
ҚАЗАҚСТАН РЕСПУБЛИКАСЫ БІЛІМ ЖӘНЕ ҒЫЛЫМ МИНИСТРЛІГІ
ҒЫЛЫМ КОМИТЕТІ

Ә.Х. МАРҒҰЛАН АТЫНДАҒЫ АРХЕОЛОГИЯ ИНСТИТУТЫ

ӘЛ-ФАРАБИ АТЫНДАҒЫ ҚАЗАҚ ҰЛТТЫҚ УНИВЕРСИТЕТІ
ТАРИХ ФАКУЛЬТЕТІ

АРХЕОЛОГИЯ, ЭТНОЛОГИЯ ЖӘНЕ МУЗЕОЛОГИЯ КАФЕДРАСЫ

ҚАЗАҚСТАН РЕСПУБЛИКАСЫ МӘДЕНИЕТ ЖӘНЕ СПОРТ МИНИСТРЛІГІ
«ЕСІК» МЕМЛЕКЕТТІК ТАРИХИ-МӘДЕНИ ҚОРЫҚ-МУЗЕЙІ 

АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ–2022
студенттер мен жас ғалымдардың халықаралық ғылыми 

конференция материалдары

Алматы қ., 20–22 сәуір 2022 ж.

Алматы
2022



ӘОЖ
КБЖ
   А 22

Жинақ Қазақстан Республикасы Білім және ғылым министірлігі Ғылым комитеті 
бағдарламалық-нысаналы қаржыландыру, ЖТН BR11765630 жобасы аясында шығарылды

Баспаға Қазақстан Республикасы Білім және ғылым министірлігі Ғылым комитеті 
Ә.Х. Марғұлан атындағы Археология институтының Ғылыми кеңесі ұсынған

Бас редактор
Т.Б. Мамиров, тарих ғылымдарының кандидаты

Жауапты редактор 
Р.С. Мусаева

Рецензенттер:
Д.А. Байтілеу, тарих ғылымдарының  кандидаты

Ұ.Ү. Үмітқалиев, тарих ғылымдарының  кандидаты

Редакциялық алқа:
Б.Б. Бесетаев, К.А. Жамбулатов, Р.Ж. Жанұзақ,

Е.К. Казизов, Ә.Н. Отар, М.К. Сүйіндікова,
М.С. Шағырбаев

Ақынжанов оқулары–2022: студенттер мен жас ғалымдардың халықаралық ғылыми              
конференция материалдары (Алматы қ,. 20–22 сәуір 2022 ж.). Алматы: Ә.Х. Марғұлан ат. 
Археология институты, 2022. 256 б.

	
	 ISBN

Жинаққа археология, этнология, мәдени мұраны қорғау және музейтану саласындағы 
студенттер мен жас ғалымдардың ғылыми зерттеулерінің нәтижелері кірді. Жаңа деректер 
ғылыми айналымға енгізіледі.

Басылым археологтарға, тарихшыларға, этнологтарға, музейтанушыларға, сондай-ақ 
Қазақстан мен көршілес өңірлердің материалдық және рухани мәдениетіне қызығушылық 
танытқандардың барлығына арналған.

                                                                                                                ӘОЖ
                                                                                                                 КБЖ

ISBN
                                                    © Ә.Х. Марғұлан ат. Археология институты, 2022

А 22



МИНИСТЕРСТВО ОБРАЗОВАНИЯ И НАУКИ РЕСПУБЛИКИ КАЗАХСТАН
КОМИТЕТ НАУКИ

ИНСТИТУТ АРХЕОЛОГИИ ИМ. А.Х. МАРГУЛАНА

КАЗАХСКИЙ НАЦИОНАЛЬНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ ИМ. АЛЬ-ФАРАБИ
ИСТОРИЧЕСКИЙ ФАКУЛЬТЕТ

КАФЕДРА АРХЕОЛОГИИ, ЭТНОЛОГИИ И МУЗЕОЛОГИИ

МИНИСТЕРСТВО КУЛЬТУРЫ И СПОРТА РЕСПУБЛИКИ КАЗАХСТАН
ГОСУДАРСТВЕННЫЙ ИСТОРИКО-КУЛЬТУРНЫЙ МУЗЕЙ-ЗАПОВЕДНИК «ЕСІК»

АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ–2022
материалы международной научной конференции 

студентов и молодых учёных

г. Алматы, 20–22 апреля 2022 г.

Алматы
2022



УДК
ББК
   А 22

Сборник издается в рамках программно-целевого финансирования Комитета науки 
Министерства образования и науки Республики Казахстан. ИРН проекта BR11765630

Рекомендовано к печати Ученым советом Института археологии им. А.Х. Маргулана 
Комитета науки Министерства образования и науки Республики Казахстан

Главный редактор
Т.Б. Мамиров, кандидат исторических наук

Ответственный редактор
Р.С. Мусаева

Рецензенты:
Д.А. Байтлеу, кандидат исторических наук

У.У. Умиткалиев, кандидат исторических наук

Редакционная коллегия:
Б.Б. Бесетаев, К.А. Жамбулатов, Р.Ж. Жанузақ,

Е.К. Казизов, А.Н. Отар, М.К. Суюндикова,
М.С. Шагирбаев

Ахинжановские чтения–2022: материалы международной научной конференции студентов 
и молодых ученых (г. Алматы, 20–22 апреля 2022 г.). Алматы: Институт археологии                        
им. А.Х. Маргулана, 2022. 256 с.

	
	 ISBN

В сборник вошли результаты научных исследований студентов и молодых ученых по 
археологии, этнологии, охране культурного наследия и музееведению. В научный оборот 
вводятся новые данные.

Издание адресовано археологам, историкам, этнологам, музееведам, а также всем 
интересующимся материальной и духовной культурой Казахстана и сопредельных регионов.

                                                                                                                УДК
                                                                                                                ББК

ISBN
                                                                           © Институт археологии им. А.Х. Маргулана, 2022

А 22



Редакциялық ұжымнан

Ә.Х. Марғұлан атындағы Археология институты Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университетінің тарих факультетімен және «Есік» мемлекеттік тарихи-мәдени музей-
қорығымен бірлесіп, «Ақынжанов оқулары – 2022» атты жас ғалымдар мен студенттердің 
дәстүрлі халықаралық ғылыми конференциясын өткізуді жалғастыруда. Конференция 
Қазақстан ғылымы апталығына орайластырылған.

1993 жылдан бастап өткізіліп отырған «Ақынжанов оқулары» конференциясы жас 
зерттеушілердің ғылыми пікір алмасу және идеяларды талқылауға арналған ерекше алаңға 
айналды. Бастапқыда конференция тек археологиялық мәселелерге арналғанымен, уақыт 
өте этнологтар мен музейтанушылардың зерттеулері де қамтылып келеді.

Санаулы жылдарда өткізілген бұл конференция жас зерттеушілердің ғылыми жо-
лын жалғастыру үшін өзіндік бастамасына айналды. Алғашқы «Ақынжанов оқуларына» 
қатысқан көптеген студенттер мен жас ғалымдар өз өмірін археология ғылымымен бай-
ланыстырды. Оқта-текте өткізілетін өткізілетін конференцияларға қарамастан ұлттық 
археологиялық мектептің қатары дарынды ғалымдармен толықты. Ағымдағы жылдан 
бастап қатысушылардың географиясын кеңейтіп, Қазақстанның және көршілес елдердегі 
академиялық мекемелердің, ғылыми орталықтардың зерттеушілері арасындағы байланы-
старды жақындата отырып, «Ақынжанов оқулары» жыл сайын өткізу жоспарлануда.

Ұсынылып отырған жинаққа зерттеу ерекшеліктеріне сәйкес бірнеше бөлімдерге 
топтастырылған 62 мақала еніп отыр. 

Алғашқы негізгі бөлімге Қазақстанның әртүрлі өңірлері мен тарихи кезеңдерінің және шек-
тес аймақтардың археологиясы бойынша зерттеулердің нәтижелері көрсетілген 33 мақала 
енген. Жас ғалымдар зерттелу тарихы мен тарихнаманы, материалдық мәдениеттің же-
келеген аспектілерін талдайды; далалық зерттеулердің нәтижелерін келтіріледі, ғылыми 
айналымға жаңа материалдар ұсынады. 

Екінші бөлімдегі мақалаларда Қазақстан халықтарының мәдениеті мен дәстүрлері, руха-
ни және материалдық мәдениетінің жекелеген тұстарын зерттеу нәтижелері көрсетілген. 

Үшінші бөлімге тарихи, археологиялық, музыкалық мұраны сақтау, насихаттау, музей-
тану және мәдени мұраны қорғау мәселелеріне арналған мақалалар еніп отыр.

 Зерттеу жұмыстары түрлі-түсті суреттер, диаграммалар және кестелермен 
толықтырылған. 

Жинақта келтірілген ғылыми қорытындылар мен пікірлер, ұсынылып отырған матери-
алдар авторлардың жеке жауапкершілігінде қалады. 

Жинақта жарияланатын жұмыстар археология, этнология, мұражайтану және 
Қазақстан мен шектес аймақтардың мәдени мұрасын қорғаудың түрлі аспектілерін қамти 
отырып, аталған бағыттардың дамуына елеулі үлес қосары сөзсіз. 

Авторларға ұсынылған материалдары үшін шын жүректен алғыс білдіреміз!



От редколлегии

Институт археологии им. А.Х. Маргулана, совместно с историческим факультетом Ка-
захского Национального Университета им. Аль-Фараби и Государственным музеем-заповед-
ником «Иссык», в 2022 году продолжает проведение ставшей традиционной, международ-
ную научную конференцию студентов и молодых ученых «Ахинжановские чтения – 2022», 
приуроченную к неделе казахстанской науки.

С момента первых «Ахинжановских чтений» в 1993 году, конференция стала своего рода 
знаковой площадкой для научных дискуссий молодых исследователей, обмена мнениями, об-
суждения идей. Конференция, изначально ориентированная только на археологов, посте-
пенно вовлекла в свои направления этнологов и музееведов. 

Проводимые в разные годы, данная конференция стала своеобразным стартом для 
продолжения своей научной карьеры. Многие студенты и молодые ученые, принимавшие 
участие в первых «Ахинжановских чтениях», связали свою жизнь с археологической наукой. 
Несмотря на эпизодичность проводимых конференций, благодаря им, ряды отечественной 
археологической школы пополнились талантливыми учеными. С этого года планируется 
проводить «Ахинжановские чтения» ежегодно, расширяя географию участников и способ-
ствуя налаживанию контактов между исследователями из учебных заведений, научных 
центров Казахстана и близлежащих стран.

В настоящем сборнике насчитывается 62 статьи, которые распределены в разделы 
согласно специфике исследований. 

В первый и основной раздел вошли 33 статьи, в которых отражены результаты ис-
следований по археологии различных регионов и исторических периодов Казахстана и со-
предельных территорий. Молодыми учеными анализируются история изучения, историо-
графия, отдельные аспекты материальной культуры; приводятся результаты полевых 
исследований, в научный оборот вводятся новые материалы.

Во втором разделе представлены статьи, которые являются результатом изучения 
отдельных элементов материальной и духовной культуры, традиций и обычаев, народов 
Казахстана. 

В третий раздел включены статьи по музееведению и охране культурного наследия, в 
которых отражены вопросы сохранения и популяризации исторического, археологического, 
музыкального наследия.

Статьи сопровождаются цветными иллюстрациями, диаграммами и таблицами.
Выводы и мнения, изложенные в настоящем сборнике, а также предоставленный мате-

риал остаются на персональной ответственности авторов.
Таким образом, публикуемые в настоящем сборнике работы охватывают различные ас-

пекты современной археологии, этнологии, музееведения и охраны культурного наследия 
Казахстана и сопредельных территорий, и, несомненно, вносят существенный вклад в раз-
витие данных направлений.

Выражаем искреннюю благодарность авторам за предоставленный материал и участие 
в издании!



І БӨЛІМ



8

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Кез келген халықтың мәдениетінде әшекей бұйым
дар маңызды орын алады. Олар ежелгі қоғамдарда 
тек сәндік рөл атқарып қана қоймай, сонымен бір-
ге терең мағыналық жүкті де көтерді, оны бұйым 
пішінінің ерекшелігінен, тағу тәсілдерінен және т.б. 
көре аламыз. Ерекше түрдегі әшекейлердің болуы 
арқылы адамның әлеуметтік жағдайын, халықтардың 
этникалық құрамын және оның ішіндегі белгілі бір ру-
тайпалық топқа жататындығын анықтауға болады. Ерте 
көшпелілер дәуірінде осындай «индикаторлардың» 
бірі ретінде сырғалар саналды. Соның ішінде, шірікра-
бат мәдениетіне тән ескерткіштерге жүргізілген 
археологиялық қазба жұмыстары нәтижесінде ал-
тыннан жасалған бірнеше сырғалар тіркелген бола-
тын. Жалпы, шірікрабат ескерткіштері Қызылорда 
қаласынан оңтүстік батысқа қарай 300 шақырым, Сыр-
дария өзенінен бөлініп шыққан Жаңадария арнасы 
бойында орналасқан. 

Тақырыбымызға арқау болып отырған алғашқы үш 
сырғаны Бәбіш мола елді мекенінен және Шірік 2 ескер-
ткішінен 1958-1960 жылдары Хорезм археологиялық-
этнографиялық экспедициясы анықтады [Толстов 
1962]. Кейін, Шірік Рабат археологиялық экспедици-
ясы 2004 жылдан бастап жүзеге асырылған «Мәдени 
мұра» бағдарламасы аясында Шірік Рабат кешеніне 
зерттеу жұмыстарын жүргізу барысында 2004-2005 

АҚҚАЛИЕВА А. Ш.

Аққалиева Айбөбек Шыныбекқызы
Ә.Х. Марғұлан атындағы Археология институты,
Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті,

Алматы қ., Қазақстан;
aybobek.akkaliyeva@gmail.com

ШІРІКРАБАТ МӘДЕНИЕТІ ЕСКЕРТКІШТЕРІНДЕГІ СЫРҒАЛАР

жылдар аралығында екі сырға және 2020 жылы Егістік 
кесенесінен тағы бір сырға табылды [Курманкулов и 
др. 2006; Каталог 2021: 41].

Бәбіш мола 2 жерлеу ескерткіші Жаңадария 
арнасының оң жағалауында, Бәбіш мола 1 қалашығы 
солтүстік-батыс бөлігінде орналасқан. Ғимарат жоспар 
бойынша шаршы тәріздес, аумағы 21х21 м, биіктігі 
қазіргі таңда 7 м-ге дейін барады. Құрылыстың негізі 
алты қатар пахсалық блоктардан тұрғызылған болса, 
жоғарғы жағы шикі кірпіштерден өрілген. Дәліз арқылы 
төрт бөлмеге бөлінген ғимараттың ішкі қабырғалары 
алебастрмен сыланған. Оңтүстік батыс бөлмеден ағаш 
зембілдерге немесе торланған ағаш жәшікке қойылған 
үш кісінің сүйектері анықталған. Жерлеу орнынан 
көптеген жәдігерлер: соның ішінде, жарты шар пішін-
дес алтын жапсырмалар, алтын үзбелер, дән тәріздес 
алтын моншақтар және тақырыбымызға сәйкес келетін 
алтын сырғалар табылған [Вайнберг, Левина 1993: 87-
88, рис. 83]. 

Алғашқы сырғаның жоғарғы жағы моншақтар 
бекітілген спираль тәріздес алтын сыммен 
ширатылған, ал, төменгі бөлігіне салпыншақ кей-
пінде маржан тас ілінген. Келесі сырға қызғалдақ 
гүліне ұқсатылып сомдалған. Оның жоғарғы бөлігі 
алтын сыммен ілмек тәрізді жасалған болса, төменгі 
жағы орама сымға бекітілген моншақтары бар екі 

Аннотация. Мақалада б.д.д. І мыңжылдықтың екінші жартысымен мерзімделетін шірікрабат мәдениетінен 
анықталған алтын сырғалар сипатталады. Қазіргі таңға дейін аталған мәдениеттен алты сырға табылып отыр. 
Алғашқы үш сырға Хорезм археологиялық-этнографиялық экспедициясы 1958-1960 жылдары жүргізген Бәбіш 
мола 2 және Шірік 2 ескерткіштерінен тіркелді. Оның екеуі маржанмен әшекейленген салпыншақты сырға болса, 
үшіншісінде төңкерілген қызғалдақ сомдалған. Кейінірек, 2004-2005 жылдары Ә.Х. Марғұлан атындағы Архео-
логия институтының Шірік Рабат археологиялық экспедициясы Ж. Құрманқұловтың жетекшілігімен Шірік рабат 
кешеніндегі № 3 нысаннан маржанның сабағы бар сырғаны анықтаған болса, кейін, 2020 жылы Егістік кесенесі-
нен амфора тәрізді, салпыншақтары бар сырға табылды. Мақалада жоғарыда көрсетілген сырғалардың жалпы 
сипаттамасы мен олардың аналогтары келтірілген.

Түйін сөздер: археология, Сырдария, Жаңадария, шірікрабат мәдениеті, Бәбіш мола, Шірік рабат, Егістік, 
сырға, алтын, маржан, моншақ, қызғалдақ.

© Аққалиева А. Ш. 
Зерттеуді ҚР БҒМ Ғылым комитеті қаржыландырған (БНҚ № OR11465466)



9

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

салпыншақпен безендірілген (1:1,2-сур.). Осы сырғаға 
ұқсас аналогты Тәжікстан Республикасы, Бешкент 
алқабында шоғырланған Тулхар қорымының ерте 
жерлеу орындарының бірінен табылған. Аталған 
қорымда 348 қорған бар және олар көлемдеріне бай-
ланысты ерекшеленіп, бірнеше топтарға бөлінген. 
Ең үлкен тобы 63, ал, ең кішісі 3 қорғаннан тұрады. 
Соның ішінде, XVI, 1 қорғаннан басы ССШ қаратылып, 
шалқасынан жерленген әйел адамның сүйегі жаны-
нан төрт салпыншағы бар құс бейнесі сомдалған ал-
тын сырғаны айтамыз [Мандельштам 1966: 68, табл. 
LIX]. Бірақ біз қарастырып отырған екі сырғадан да 
төңкерілген қызғалдақ гүлін байқауға болады.

Келесі сырға Шірік 2 кесенесінен табылды [Левина 
и др. 2000: 188, рис. 8]. Өкінішке орай, бұл сырғаның 
сипаттамасы туралы нақты мәліметтер көрсетілмеген. 
Бірақ өзімізше сипаттама берсек, сырға үш бөліктен 
тұрады: жоғарғы бөлігіне сымнан оралған сақина жат-
са, ортаңғы бөлігі моншақ тастар бекітілген ширатылған 
алтын сымнан тұрады ал, төменгі бөлігінде маржан 
сабағы бар (1:3-сур.).

2004-2005 жылдары Шірік рабат қалашығынан 
шығысқа қарай 7 шақырым жердегі төбенің үстіне 
орналасқан Шірік рабат ескерткіштер кешеніне жата-
тын №3 нысанға (кесене) қазба жұмыстары жүргізілді. 
Қазба жұмыстары кезінде кесененің пішіні дұрыс 
емес дөңгелек екендігі және оның биіктігі 1,5-2 м 
болатындығы анықталды. Ескерткіштің төменгі бөлігі 
пахса блоктарынан тұрғызылған болса, жоғарғы жағы 
шикі кірпіштерден өрілген. Іші қабырғалар арқылы 
төртке бөлінген. Ішкі қабырғаның ені шамамен 1,5 м. 
Қазба барысында белгілі болғандай ескерткіш тонал
ған. Адам сүйектері орынсыз шашылып жатыр. Адам 
сүйектерімен қатар мал сүйектері және керамикалар, 
моншақтар, алтыннан істелген сырғалар, қайрақ та-
стар және т.б. бұйымдары тіркелді [Курманкулов и др. 
2005: 155; Курманкулов и др. 2006: 249].

Табылған сырғаның бірі қалыңдығы 0,1 см бо-
латын алтын сымнан дөңгелене иіліп, тұйықталмай 
жасалған. Ұзындығы 2,98 см құрайды (1:4-сур.). 
Осыған ұқсас сырға Орталық Қазақстан аймағындағы 
Қаратал қорымынан табылған. Алтын пластинадан 
дайындалған сырғаның қысқа ілмегі тұйықталған 
және ұқыпсыз соғылған [Бейсенов 2014: 123, рис 3.3]. 
Келесі аналог Нұра өзенінің бойындағы Жыланды 
қорымының №1 қорғанынан анықталды. Сырғаның 
ұшына жұқа алтын сым дәнекерленген және оған көгіл
дір моншақ бекітілген [Кадырбаев 1974: 41, рис. 10].

Келесі сырғаның ұзындығы 8,1 см, сым қалыңдығы 
1 мм, маржанның ұзындығы 2,6 см, ені 2,5 см құрайды 
(1:5-сур.). Ілмек тәрізді сырғаның ұшында сымнан 

дайындалған салпыншағы бар. Сымның жоғарғы ұшы 
ілмектің айналасын екі қайыра орап шиыршықтала 
төмен қарай түскен және ортаңғы бөлігіне үш моншақ 
(шеткі екеуі інжу, ортаңғысы көк түсті шыны) ілінген. Ал 
сырғаның төменгі бөлігінде жануар бейнесіне ұқсас 
маржан сабағы бар [Археологиялық коллекция 2009: 
357]. 

1 - сур. Шірікрабат мәдениеті ескерткіштерінен 
анықталған алтын сырға түрлері: 1 – маржан сабағы 

бар сырға (Толстов бойынша); 2 – қызғалдақ 
бейнесіндегі сырға (Толстов бойынша); 3 – маржан сабағы 

бар сырға (Толстов бойынша); 4 – сырға (Құрманқұлов 
бойынша); 5 – маржан сабағы бар сырға (Құрманқұлов 

бойынша); 6 – амфора тәрізді сырға (Утубаев бойынша).



10

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Жоғарыда көрсетілген Бәбіш мола 2 кесенесі-
нен, Шірік 2 және Шірік рабат кешеніндегі №3 ны-
саннан табылған, маржан салпыншағы мен інжу 
моншағы бекітілген сымнан бұратылып жасалған ал-
тын сырға К.А. Ақышевтың Сары Бұлақ және Көктұма 
қорымдарынан анықтаған сырғалармен сәйкес келеді. 
Олар да шамамен, б.д.д. IV-II ғғ. мерзімделеді [Акишев 
1983: 140].

Жалпы Оңтүстік Орал маңы, Хорезм, Солтүстік 
Қаратеңіз, Солтүстік Кавказ жерлерінен анықталған 
маржан бұйымдардың көпшілігі жерорта теңіздік 
импорт немесе Индия және Парсы шығанағынан 
әкелінген тауарлар болып есептелінеді [Трейстер 
2021: 366]. Қарастырып отырған аймағымыз кіретін 
– Хорезмдік ескерткіштерде маржаннан әзірленген 
әшекей бұйымдар б.д.д. IV-ІІІ ғасырларда кездесе 
бастайды. Кейінірек, б.д.д. ІІ-І ғасырларда Тувадағы, 
Таулы Алтайдағы сюнну обаларынан және Хакассия 
жеріндегі ескерткіштерде маржан сабағынан жасалған 
бұйымдар тіркеледі. Бұл аймақтарға маржанның 
қандай жолмен келгенін айту қиынық туғызады, бірақ, 
б.д.д. ІІ ғасырда Орталық Азия және Арал маңынан 
құрлық жолы арқылы келген болуы мүмкін [Трейстер 
2021: 370].

2020 жылы Егістік кесенесінен табылған алтын 
сырғаның жалпы ұзындығы 4,9 см. Кесене Бәбіш 
мола қалашығынан оңтүстікке қарай 23 шақырым 
жерде, Жаңадарияның оң жағалауында орналасқан. 
Ескерткіштің пішіні дөңгелек, диаметрі 12,5 м, 
сақталған биіктігі 1,4 м. Іші төрт қабырғамен бөлінген. 
Қабырғалары шикі кірпіштермен тұрғызылған. Қазба 
барысында төрт бөлмеден орынсыз шашылған кісі 
сүйектері көп анықталды. Адам сүйектерімен қатар 
ағаш сынықтары кездесті. Соған қарағанда кісі 
сүйектері ағаш зембілдер мен жәшіктерге қойылған 
болса керек. Бөлмелерден кісімен бірге қойылған 
ғұрыптық бұйымдары табылды. Олар: қыш және ағаш 
ыдыстары, әр-түрлі моншақтар, айна, сырға және т.б. 
бұйымдар [Каталог 2021: 44, Сүйіндікова 2021: 31]. 
Соның ішінде, тақырыбымызға арқау болып отырған 
алтыннан жасалған салпыншақты сырға. Сырға үш 
бөліктен тұрады: жоғарғы бөлігіне сымнан оралған 
сақина жатса, төменгі бөлігі амфораға ұқсас цилиндр 
пішіндес үлкенді-кішілі бөлшектерді дәнекерлеу 

арқылы жасалған бөліктен тұрады. Төрт жағында 
ұшына ұсақ моншақтар бекітілген жіңішке алтын 
сымдармен ширатылған салпыншағы бар (1:6-сур.). 

Б.д.д. III-II ғасырларда амфора тәрізді, 
салпыншақтары бар сырғалар этрускілік қорғандарда 
кездеседі, Месопотамия мен Иран аймағынан анық
талған сырғалар б.д.д. І ғасырдың соңы – б.д. ІІ ғасыр
лармен мерзімделеді. Жалпы, Иран жерінде сал
пыншағы бар, амфора пішінді сырғалардан басқа, 
алқалар да жасалған [Литвинский 1973: 42]. Соны-
мен қатар, Мунчак-Тепе (Өзбекстан) ескерткішінен 
сырға дайындайтын қалыптардың табылуы, аталған 
әшекейдің Орта Азия жерінде де таралғандығын 
көрсетеді. Қалыптар, негізінен, сақина тәрізді бөлшегі 
мен амфора салпыншағы бар сырғаларды құю үшін 
пайдаланылған. Сондай-ақ, амфора тәрізді сырғалар 
ұлы қоныс аудару дәуірімен мерзімделетін Ираги 
(Дағыстан) және Унтерзибенбрунн (Австрия) қорым
дарынан да тіркелді [Рябцева 1999: 349, рис. 11].

Егістіктен табылған сырғаға аналог ретінде прохо-
ров мәдениетінің әшекейлерін де жатқызуға болады. 
Б.д.д. ІІІ-ІІ ғасырлармен кезеңделетін сырғалар ал-
тынмен қапталып, қоладан жасалған, оған ілмектің 
көмегімен жарты ай тәрізді қалқаншалар және оның 
жоғарғы бұрышына алтын кішкене шарлар бекітілген. 
Қалқаншалардың арасына біріктіріп тұратын іші қуыс 
алтын түтікшелер орналастырылған. Ал төменгі жие
гіне ілмектер дәнекерленіп, олардан алтын шарлар 
ілінген сылдырлап тұратын шынжырлар түсірілген. 
Жалпы, прохоровтық әшекей бұйымдардың ішінде 
аталмыш сырғалар бірегей жәдігер болып саналады 
[Мошкова 1963: 44, табл. 29,30].

Қорытындылай келгенде, жоғарыда келтірілген 
зергерлік бұйымдардың толық тізімі емес, аз уақыт 
ішіндегі зерттеулер барысында табылған әшекейлер 
ішіндегі сырғаларға қысқаша сипаттама берілді және 
ұқсастықтары келтірілді. Зерттеу шеңберінен тыс жа-
салу технологиясы, жергілікті тайпалардың Алдыңғы 
Азия және ежелгі Шығыс мемлекеттерімен мәдени-
экономикалық байланыстары, импорт сырғалардың 
осы аймаққа ену жолдары сияқты маңызды 
тақырыптар Қазақстанның ежелгі тарихының маңызды 
мәселелеріне толық жауап беруге мүмкіндік береді 
деп үміттенеміз.

Әдебиет
Акишев К.А. Древнее золото Казахстана. – Алма-

Ата: Өнер, 1983. – 264 с.
Бәбіш мола қазыналары = Сокровища Бабиш-мо-

лы. Каталог / ред. Курманкулов Ж. – Алматы: Онон, 
2021. – 108 с., илл. – Қазақша, орысша.

Бейсенов А.З. Серьги сакской эпохи // Вестник 
Томского государственного университета. История. – 
2014. – № 6 (32). – С. 121-128.

Вайнберг Б.И., Левина Л.М. Чирикрабатская куль-
тура / Низовья Сырдарьи в древности. – Вып. І. – М., 
1993. – 130 с. + илл. Вклейки



11

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Кадырбаев М.К. Могильник Жиланды на реке Нура 
// Вглубь веков: археол. сб./ Отв. ред Акишев К.А. – Ал-
ма-Ата: Наука, 1974. – С. 25–45.

Курманкулов Ж., Бирмуханова А., Калиева Ж., Уту-
баев Ж. Археологические исследования на городище 
Чирик-Рабат и в его окрестностях // Отчет об археоло-
гических исследованиях по Государственной програм-
ме «Культурное наследие-2004». – Алматы: ИД Credo, 
2005. – С. 152-156.

Курманкулов Ж., Жетибаев Ж., Утубаев Ж., Бай-
тілеу Д., Искаков А. Археологические исследования 
памятника Чирик-Рабат и прилегающих районов // 
Отчет об археологических исследованиях по Государ-
ственной программе «Культурное наследие» в 2005 
году. – Алматы: Иль-Tex-Кітап, 2006. – С. 249-251.

Қазақстанның ежелгі көшпелілер мәдениеті: 
археологиялық коллекция. Ғылыми каталог / ред. 
Әлімбай Н. – Алматы: Ди-Пи-Эс. – 420 с.

Левина Л.М., Рапопорт Ю.А., Неразик Е.Е. В низо-
вьях Окса и Яксарта: Образы древнего Приаралья. – 
М.: Индрик, 2000. – 207 с. 

Литвинский Б.А.Украшения из могильников За-
падной Ферганы // Могильники Западной Ферганы. –                
Вып. III. – М.: Наука, 1973. – 211 с. + 19 табл.

Мандельштам А.М. Кочевники на пути в Индию. – 
М–Л.: Наука, 1966. – 232 с.

Мошкова М.Г. Памятники прохоровской культуры. – 
М.: Изд-во АН СССР, 1963. – 56 с. + 32 табл.

Рябцева С.С. Близнецы или двойники. О сход-
стве и отличии «волынских» и «прикамских» серег // 
Stratum Plus. – №5. 1999. – СПб. – Кишинев – Одесса, 
1999. – С. 338-356.

Сүйіндікова М.Қ. Бәбіш мола оазисі Егістік кес-
енесінен табылған ағаш ыдыстар // Марғұлан оқулары 
– 2021: Қазақстан Республикасы Тәуелсіздігінің                     
30 жылдығына және Ә.Х. Марғұлан атындағы Архео-
логия институтының 30 жылдығына арналған «Этно
мәдени зерттеулер контекстіндегі Ұлы Дала» атты 
халықаралық ғылыми-тәжірибелік конференция ма-
териалдары (Алматы қ., 26-27 қазан  2021 ж.). 3 том
дық./ Жауапты редактор Байтанаев Б.А. – Алматы:                                                                                       
Ә.Х. Марғұлан ат. Археология институты, 2021. – 
3-том. – 30-34 бб.

Толстов С.П. По древним дельтам Окса и Яксарта. 
– М.: Изд-во вост. лит-ры, 1962. – 324 с.

Трейстер М.Ю. Коралловые украшения и элемен-
ты декора в ювелирных изделиях и предметах торев-
тики из погребений кочевников Азиатской Сарматии в 
контексте торговли экзотическими материалами в Ев-
разии// Вестник древней истории / ред. Иванчик А.И. 
– № 4 (81). Москва, 2021. – С. 340-393.



12

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Тараз – самый крупный город Таласской долины, 
являлся важным пунктом на трассе Великого Шелко-
вого пути. Данные письменных источников и археоло-
гические материалы дают все основания говорить о 
начале городской жизни в регионе и о возникновении 
урбанизационного поселения на месте современного 
Тараза в конце I тыс. до н. э. – нач. I тыс. н. э. Следо-
вательно, возраст Тараза определяется двумя тысяче-
летиями.

В 2011–2012 гг. на центральном рынке, занимаю-
щем территорию средневековой цитадели, был за-
ложен раскоп размером 33 × 18 м. Археологические 
раскопки производились научно-исследовательской 
организацией «Археологическая экспертиза» на сред-
ства, выделенные акиматом Жамбылской области. В 
результате работ выявлено два строительных гори-
зонта: нижний VIII–X и верхний XI–XII вв. К верхнему 
периоду относятся остатки бани типа хаммам, к нижне-
му – постройка в южной части раскопа [Байпаков и др. 
2013: 188–189].

Постройка VIII–X вв. состоит из трех помещений, 
расположенных по линии восток – запад. Южная часть 
строения осталась за краем раскопа. Постройка воз-
ведена комбинированным способом – на выложенный 
в один ряд галечник укладывались сырцовые кирпичи, 
затем снова следовал ряд галечника. Пол в помещени-
ях выложен галечником и щебнем, глиняная обмазка 
сохранилась фрагментарно.

В помещении №1 (2,5×1,8 м) обнаружен глиня-
ный очаг, выполнявший функции алтаря (размеры                 
0,7×0,69 м) (рис. 1). В пользу того, что очаг являлся ал-
тарем, свидетельствуют его необычная форма и явно 

БУРАНБАЕВ Р.Н.

Буранбаев Руслан Нурланович
Институт археологии им. А.Х. Маргулана, 

г. Алматы, Казахстан; 
b_ruslan@inbox.ru

ЗОРОАСТРИЙСКИЙ АЛТАРЬ с ЦИТАДЕЛИ ГОРОДИЩА ТАРАЗ

неприспособленная для кухонных нужд ямка, со сле-
дами прокала внутри и по краям, наиболее заметные 
в южной части. Северный край алтаря идет прямой 
линией. Верхние края под углом 90° плавно сужаются 
к низу, образуя полукруг. На верхней стороне имеется 
выступающий ободок. В центре ямка для ритуального 
огня, диаметром 0,2 м и глубиной 0,08 м. Левая сторо-
на алтаря повреждена. Форма алтаря характерна для 
зороастрийского культа.

В помещении №2 (3×2,8 м) обнаружен очаг оваль-
ной вытянутой формы (размеры 0,6×0,4 м). В метре 
от него находятся остатки второго очага. Очаги были 
весьма распространенной в данных местах формы. 
Обычно это углубление в полу, реже просто костер в 
центре помещения [Сенигова 1972: 69]. 

Керамические крышки сосудов с прорезным ор-
наментом растительного характера и находка тюр-
гешской монеты позволяют продатировать данную 
конструкцию VIII–IX вв. В начале VIII в. Тараз наряду 
с Суябом являлся одним из центров монетного произ-
водства Жетысу. В Таразе тюргешские монеты отлива-
лись в 711–766 гг. в период наибольшего могущества 
тюргешей с именами Инал-Тегина и Вахшутавы [Камы-
шев 2008: 84].

Постройка соответствует IV строительному перио-
ду цитадели Тараза на раскопе Т.Н. Сениговой, слои 
которого также сопровождались монетами тюргешско-
го круга, датированного VIII–IX вв. [Сенигова 1972: 53-
54]. Т.Н. Сенигова относила данный период к наиболее 
интенсивному времени обживания цитадели Тараза 
[Сенигова 1972: 63]. Также в пользу этой датировки, 
говорит тот факт, что комбинированная кладка была 

Аннотация. В статье представлены данные о зороастрийском алтаре, обнаруженном на цитадели городища 
Тараз в 2012 г. Даются краткие результаты археологических работ и описание постройки VIII–IX вв., в котором 
найден алтарь. В этот период в Таразе проживали представители различных конфессий, о чем известно из сред-
невековых источников. Прослеживается значение и роль зороастризма на территории средневекового Казахс-
тана.

Ключевые слова: археологические раскопки, средневековье, Тараз, зороастризм, алтарь, ислам.

© Буранбаев Р. Н. 
Исследование финансировалось Комитетом науки МОН РК (ПЦФ № OR11465466)



13

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

характерна для территории юго-западного Жетысу VII–
VIII вв. [Байпаков 1998: 115].

Еще в 30-х гг. прошлого века археологические рас-
копки свидетельствовали о том, что в VI–IX вв. насе-
ление Тараза (некрополь Тектурмас) и городов округи 
(Нижний Барсхан) исповедовало зороастризм [Паце-
вич 1948: 98-104].

Зороастризм явился древнейшей религией Восто-
ка, в которой были противопоставлены доброе и злое, 
светлое и темное начала, что говорит об исходной 
дуалистичности этой религии. Зороастрийская вера 
была занесена в казахстанские города в VI–VII вв. со-
гдийцами, хотя формирование ее элементов началось 
задолго до этого в среде сако-массагетских племен, 
населявших Южный Казахстан. Ведущий исследова-
тель зороастризма М. Бойс считала, что «Зороастр в 
действительности жил в азиатских степях к востоку от 
Волги» [Бойс 1987: 3]. Для обрядовой практики его ха-
рактерно почитание четырех элементов Вселенной – 
воды, огня, земли, воздуха. 

В Казахстане и Средней Азии получил распростра-
нение особый вид зороастризма, отличный от кано-

нического: Он переплетался с местными языческими 
культами, в частности с культом огня, рода предков, 
животных – барана, лошади, верблюда [Байпаков, 
1998: 33-35]. Погребальный обряд зороастрийцев был 
специфичным: трупы размещались на возвышенных 
местах, где их поедали птицы, затем очищенные от 
мяса кости помещались в керамические оссуарии и 
хумы. Тем самым достигалось, что ни с одной из «чи-
стых» стихий «нечистый» труп не приходит в соприкос-
новение. 

Как следует из сообщения Наршахи, зороастризм 
исповедовали уважаемые и влиятельные люди, зани-
мавшиеся торговлей [Наршахи 1897:42]. Помимо зоро-
астризма в Таразе были распространены христианст-
во, буддизм, тенгрианство, особый вакхический культ и 
др. [Сенигова 1972: 115].

Несмотря на завоевательные походы арабов в VIII 
в. в Средней Азии зороастризм, как и другие религии 
продолжал функционировать в Таразе и Таласской до-
лине на протяжении VIII–X вв. После того, как в 751 
г. арабы разбили китайское войско в Таласской битве, 
они впоследствии не только отказались от активных 

Рис. 1. Городище Тараз. Зароастрийский алтарь



14

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

наступательных походов, но и покинули долину Таласа 
и область Исфиджаба [Бартольд 1964: 327]. 

После того, как эмир в Исмаил в 280/893–894 г. 
взял Тараз, он обратил местную церковь в соборную 
мечеть; таразский эмир со многими дихканами принял 
ислам [Бартольд 1966: 33]. Следовательно, в конце 
рассматриваемого периода в Таразе утвердилась но-
вая религия – ислам. В начале X в. ислам принял родо-
начальник караханидов Сатук. В 960 г. ислам был при-
нят в качестве государственной религии. По словам 
Ибн Хаукаля, в 977 г. переработавшего труд Истахри, 
Тараз являлся местом торговли мусульман с тюрками, 
дальше которого не идет ни один мусульманин, пото-
му что за его пределами попадал в кочевья карлуков 
[Волин 1960:79]. Согласно сочинению Аль-Макдиси, 

составленному в 985 г., в Таразе находилась соборная 
мечеть среди рынков [Волин, 1960: 81].

Связанные с зороастризмом культы продолжали 
бытовать в городах Казахстана и после того, как здесь 
появился ислам. Так, в домах Отрара XII в. археоло-
ги обнаружили очаги-алтари, вмазанные в пол. Бога-
то украшенные резьбой, они служили для разжигания 
огня [Акишев и др. 1987:37-38.].

Постепенно элементы зороастризма, такие как, 
почтительное отношение к огню и золе, празднование 
Наурыза и др., органично сплелись с мусульманскими. 
Эти традиции унаследовало местное население, впо-
следствии участвовавшее в формировании казахской 
народности. 

Литература
Акишев К. К., Байпаков, К.М., Ерзакович Л В. Отрар 

в XIII-XV веках. Алма-Ата: Наука, 1987. – 255 с.
Байпаков К.М. Средневековые города Казахстана 

на Великом Шелковом пути. Алматы: Гылым, 1998. – 
215 с.

Байпаков К.М., Воякин Д.А., Сейткалиев М.К., Бу-
ранбаев Р.Н. Некоторые итоги исследования бани-хам-
мам на городище Тараз в 2012 г. // Известия НАН РК, 
серия историческая. – 2013. –  №3. – С. 187-199.

Бартольд В.В. Сочинения – Том IV. – М.: Наука, 
1966. – 495 с.

Бартольд В.В. Сочинения. – Том II. – Часть 2. – М.: 
Наука, 1964. – 657 с.

Бойс М. Зороастрийцы. Верования и обычаи. – М.: 
Наука, 1987. – 301 с.

Волин С. Сведения арабских источников IX–XVI вв. 
о долине реки Талас и смежных районах. Труды инсти-
тута истории, археологии и этнографии АН КазССР. – 
Том 8. – Алма-Ата:Наука, 1960. – 245 с.

Камышев А.М. Введение в нумизматику Кыргызста-
на. –  Бишкек: Раритет инфо, 2008. – С. 84.

Наршахи Мухаммад. История Бухары. – Ташкент: 
типо-лит. т. д. «Ф. и Г. бр. Каменские», 1897. – 124 с.

Пацевич Г.И. Зороастрийское кладбище на горе 
Тик-Турмас // Известия НАН КазССР, серия археологи-
ческая. – 1948. – Выпуск 1. – Алма-Ата. –С. 98-104.

Сенигова Т.Н. Средневековый Тараз. – Алма-Ата: 
Наука, 1972. – 219 с.



15

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Шірік рабат археологиялық экспедициясының 
2021 жылғы кезекті далалық қазба жұмыстары Бәбіш 
мола 7 көзешілер елді мекеніндегі (Қызылорда об-
лысы, Қармақшы ауданы) №7,8 қазбаларында 
жүргізілді. Ескерткіш мемлекет қорғауына алынған, 
республикалық маңызы бар Бәбіш мола қаласынан 
оңтүстік-шығысқа қарай 5 шақырым жерде орналасқан. 

№7 қазба 2016 жылы зерттеу жұмыстары жүргізілген 
5- қазбадан шығысқа қарай 250 метр қашықтықта 
орналасқан. Қазбаның ұзындығы батыстан шығысқа 
қарай 12 м, ал ені солтүстіктен оңтүстікке қарай 10 м. 
Жалпы қазылған алаң 120 шаршы метрді құрайды. 
Қазба барысында шаруашылық бөлменің орны 
анықталды.

№8 қазба жоғарыда тоқталған 7-қазбаның 
шығысында орналасқан. Қазбаның ұзындығы батыстан 
шығысқа қарай 16 м, ал ені солтүстіктен оңтүстікке 
қарай 9,4 м. Жалпы қазылған аумағы 150,4 шаршы 
метр. Қазба-зерттеу барысында үй-жай орны мен 
шеберханаға пайдаланылған бөлмелер орындары 
ашылды.

Екі нысанға жүргізілген қазба-зерттеу нәтижесінде 
түрлі археологиялық материалдар табылды. Олардың 
ішінде басым көпшілігі керамика, сонымен қатар, сүйек, 
тас және т. б. бұйымдар бар. Табылған керамикалық 
материалдардың барлығы дерлік фрагмент, тек  үш 
ыдыс бүтін. Олар: құмыра, тостаған, шырағдан және 
шаруашылық мақсатта қолданылатын құралдар (1-су-
рет). Қазба барысында анықталған керамикалық мате-
риалдарды талдау барысында төмендегідей міндеттер 
қойылды: 

СҮЙІНДІКОВА М. Қ.

Сүйіндікова Мақпал Қожахметқызы,
Ә.Х. Марғұлан атындағы Археология институты,
Әл-Фараби атындағы Қазақ Ұлттық Унивеситеті,

Алматы қ., Қазақстан;
makpal1226@mail.ru

БӘБІШ МОЛА 7 КӨЗЕШІЛЕР ЕЛДІ МЕКЕНІНІҢ 
КЕРАМИКАЛЫҚ МАТЕРИАЛДАРЫ (2021 жылғы қазба бойынша)

- материалдарды сипаттау; 
- белгілі бір мәлімет беретін фрагменттердің суретін 

салу;
- фотоматериал жасау;
- керамикалық ыдыстардың пайдалану мақсатта

рына қарай топтастыру;
- топтастырылған ыдыс түрлерінің статистикалық 

мәліметін жасау.
Жоғарыдағы орындалатын міндеттер Бәбіш мола 

7 көзешілер елді-мекеніндегі қыш өндірісін зерттеудің 
алғы шарттары болып табылады. Қазба барысында 
жиналған археологиялық олжалардың басым бөлігі 
керамика. Керамикалық материалдарды талдау бары-
сында жалпы оларды сипаттау, қалыпталуы, сыртқы 
бетінің өңделуі, белгі түрлері, күйдіру сапасы, морфо-
логиясы және пішіні бойынша жіктеу секілді жұмыстар 
жүргізілді. 

Барлық керамикалар шарық және жапсырма 
әдісімен дайындалған. Солардың ішінде пайыздық 
мөлшері бойынша шарық көмегімен жасалған матери-
алдар басым. 

Керамикалардың бөліктерінен олардың түстері 
қанық қоңыр, қызғылт, қанық қызыл және қара екен-
дігін көреміз. Керамикалардың басым бөлігінің бет-
кі қабатына ангоб жағылған. Күйдірілу деңгейі де әр 
түрлі. Шарық көмегімен жасалған ыдыстар сапалы 
күйдірілсе, жапсырма әдісімен жасалған ыдыстар 
керісінше сапасыз күйдірілген.

2021 жылғы қазба барысында алынған керамикалық 
материалдарды пайдалану мақсаттарына қарай төмен
дегідей топтарға бөліп қарастырдық:

Аннотация. Мақалада 2021 жылы археологиялық қазба жұмыстары жүргізілген Бәбіш мола оазисі, Бәбіш мола 
7 көзешілер елді мекеніндегі №7,8 қазбалардан табылған керамикалық материалдар қаралады. Мақалаға арқау 
болған қыш ыдыстар түрлеріне сипаттама беріліп, олардың жалпы ұқсастықтары жан-жақты қарастырылады. 
Жалпы қазба барысында табылған керамикалық ыдыстар пайдалану мақсаттарына қарай шаруашылық, 
асханалық және ас үйлік деп бөлінді.

Түйін сөздер: көзешілер елді мекені, қазба жұмыстары, археологиялық олжалар, керамикалық материалдар, 
шаруашылық ыдыстар, асханалық ыдыстар, ас үйлік ыдыстар.

© Сүйіндікова М. Қ. 
Зерттеуді ҚР БҒМ Ғылым комитеті қаржыландырған (ГҚ № АР09260367)



16

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

- шаруашылық ыдыстар (құм, құмша);
- асханалық ыдыстар (құмыра, тостаған, тегене, 

кесе); 
- ас үйлік (көзе, таба).
Шаруашылық ыдыстар. Құмдар. Шарықта жасал

ған, пеште сапалы күйдірілген. Ернеу диаметрлері 
29-40 см. Ыдыс қабырғаларының қалыңдығы 1,2 
және 2 см аралығында. Сазға аз мөлшерде гипс және 
майдаланған шамот араластырылған. Түсі ашық қоңыр 
және сарғыш қызыл. Ыдыстың сыртқы беті қоңыр және 
қанық қызыл ангобпен сырланған. Екі түрі бар:

1) Иығы түсіңкі, ернеуі сыртқа қалың етіп қайы
рылған. Қимасында дөңгелек.

2) бүйірінің жоғарғы бөлігі шығыңқы, мойны жоқ, ер-
неуі қимасында «Т» тәрізді. ернеу жиегі жалпақ әрі тегіс 
келген.

Бұл топтағы ыдыстар Оңтүстік Түркіменстанның 
Елкен-депе ескерткішінің б.з.д V ғасырдағы мәдени 
қабаттарынан кездеседі [Марущенко 1959: 100].

Құмшалар. Ернеу диаметрі 18–28 см. Ернеулері 
сыртқа қайырылған, қимасында дөңгелек келген. Түсі 
қызыл және сұр. Сазға аз мөлшерде гипс және ша-
мот қосылып жақсы араластырылған. Ыдыстардың 
барлығы пеште сапалы күйдірілген. Олардың сыртқы 
бетіне қанық қоңыр және қанық қызыл ангоб жағылған. 

Асханалық ыдыстар. Құмыра. Бір дана бүтін құмыра 
табылды. Шарықта ұқыпты жасалып, қыш күйдіретін 
пеште сапалы күйдірілген. Биіктігі 35 см, ернеу диа-
метрі 12 см болса, түбінің диаметрі 17 см. Бүйір бөлігі 
шар тәрізді дөңгелене келген. Мойны қысқа, түбі тегіс. 
Ернеуі сыртқа қайырылған, қимасында дөңгелек (1:1-
сур.). Сонымен қатар құмыралардың басқада бірнеше 
түрлері кездесті. Олар: мойын бөлігі цилиндр тәрізді, 
иығы түсіңкі, ернеуі сыртқа қайырылған, қимасында 
дөңгелек. Бүйір бөліктері сопақ, түптері тегіс. Ернеу 
диаметрлері 12-16 см аралығында ауытқиды. Барлық 
ыдыстардың түстері қызыл және қоңыр. Ұқыпты жаса-
лып, сапалы күйдірілген. Құмыралардың сыртқы беті-
не қанық қоңыр, қанық қызыл және ашық қоңыр ангоб 
жағылған.  Жақын аналогтарды б.з.д IV-II ғасырлармен 
мерзімделетін Парфян, Бактрия, Соғды және Хорезм 
ескерткіштерінен аламыз. Сондай-ақ 1958-60 жылдары 
Бәбіш мола 1 қалашығына жүргізілген қазба барысын-
да пішіндері ұқсас құмыралар табылған [Толстов, Вай-
нберг 1967: 315].

Тостаған. Қазба барысында бір дана бүтін тостаған 
табылған болатын (1:2-сур.). Пішіні жарты шар тәрізді. 
Биіктігі 6 см, ернеу диаметрі 16 см, түбінің диаме-
трі 5,5 см. Ернеу бөлігі сәл ішке бүрілген, ернеу жи-
егі қалың әрі тегіс. Түбі тегіс. Түсі сарғыш-қызғылт. 
Сазға майдаланған гипс және органика қосылған. 

Тостағанның екі бетінде ашық қызыл ангоб іздері бар. 
Шарықта жасалып, сапалы күйдірілген. 

Шұңғыл тостаған. Бұл топтағы ыдыстардың екі 
түрі кездеседі:

1) бүйірі сфера конус тәрізді. Түбінен бүйірінің орта 
тұсына дейін кеңейе түсіп, орта тұсынан қабырғасы тік 
келген. Ернеу бөлігі кішкене дөңгелене түскен. 

2) бүйірі шар тәрізді. Түбінен аузына дейін кеңейе 
түскен. Ернеу бөлігінің жоғары бөлігі сүйірлене келген.

Тостағандардың барлығы шарық көмегімен ұқыпты 
жасалған. Сапалы күйдірілген. Ернеу диаметрлері 12-
16 см. Қабырғалары жұқа. Ыдыстардың сыртқы беті 
жақсы тегістелген. Екі жақты қанық қызыл немесе қоңыр 
ангобпен көмкерілген. Пішіндері ұқсас және сыртқы 
беті ұқыпты әрі сапалы тегістеліп жылтыратылған 
тостағандар Хорезмнің қаңлы кезеңдерімен мерзімде-
летін ескерткіштерінен анықталған [Воробьёва 1959: 
190].

Тегене.1) ернеуі сәл ішке бүрілген. Қимасында «Г» 
тәрізді. Ернеу жиегі қалың әрі тегіс келсе,

2) ернеуі тік, қимасында дөңгелек келген теге-
нелер табылды. Олардың ернеу диаметрлері 28-
42 см. Шарықта жасалған. Саз түсі қызғылт және 
қоңыр. Ыдыстарға қанық қоңыр түсті ангоб жағылған. 

7-қазбадағы керамикалық материалдардың 
статистикалық мәліметі

Жасалу технологиясының 
көрсеткіші

Ыдыстардың пайдалану 
мақсаттарына қарай бөліну 

көрсеткіші

Асханалық ыдыстар 
көрсеткіші                       

Шаруашылық ыдыстар
көрсеткіші



17

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Тегенелердің барлық түрлері Шірікрабат мәдениеті 
ескерткіштерінің мәдени қабаттарында кездеседі [Вай-
нберг, Левина 1993: 71-75].

Кесе. Шарықта жасалған. Пішіні жарты шар тәрізді. 
Ернеуі тік, қимасында дөңгелек келген оның диаме-
трі 8 см. Кесенің екі бетіде қанық қызыл ангобпен 
көмкерілген.  

Ас үйлік ыдыстар. Көзе. Ернеу диаметрлері 15-
26 см, қабырға қалыңдықтары 1-1,8 см. Екі түрі бар: 
1) ернеуі сәл сыртқа иілген, қимасында дөңгелек. 
Бүйірі шар тәрізді дөңгелене түскен. 2) иығы түсіңкі 
келген, ернеуі сыртқа қайырылған, ернеу жиегі тегіс, 
қимасында төртбұрыш тәрізді болса, бүйірі сопақша. 
Бұл ыдыстарға жақын аналогтарды Жаңадария және 
Іңкәрдарияның орта ағысындағы б.з.д VII-Vғғ мерзімде-
летін сақ ескерткіштерімен төменгі Еділ  және оңтүстік 
Орал маңындағы сармат мәдениетінің ескерткіштері-
нен көреміз [Толстов 1962: 104 сур; Мошкова 1963: 
табл. 7, 14].

Таба. Қазба барысында бұл ыдыстардың түбі және 
қабырға бөліктері табылды. Табалардың диаметр-
лері 23-37 см болса, қабырға қалыңдықтары 1-1,5 cм 
аралығында. Ыдыстардың барлығы ашық отта сапа-
сыз күйдірілген. Оны керамика бөліктеріндегі екі не-
месе үш түстіліктен аңғаруға болады. Барлығы жап-
сырма әдісімен жасалған. Сазға көп мөлшерде шамот 
және майдаланған тас, органика араластырылған. 
Ыдыстардың сыртқы бетінде күйе, күл іздері сақталған. 
Бұл топтағы ыдыстардың саздағы қоспаларының көп 
болуына байланысты олар ыстыққа және жоғарғы 
температураға төзімді болып келеді. 

Шырағдан. Жапсырма әдісімен дайындалған. 
Шағын банка пішінде. Ернеу жиегі сәл сыртқа иілген. 
Түбімен ернеу диаметрі шамалас. Шырағданның 
сыртқы беті қатты күйген. Күйе іздері жақсы сақталған. 
Өлшемі: биіктігі 9 см, ернеу диаметрі 5,5 см, түбінің 
диаметрі 56 см (1:3-сур.).

Сонымен қатар қазба барысында «Х және V» тәрізді 
белгісі бар екі керамикалық ыдыстың түбінің бөліктері 
табылды. Белгілер ыдыстар күйдірілуге дейін қатты 
заттың көмегімен түсірілген. Осындай белгілері бар 
керамикалық ыдыстар шірікрабат мәдениетінің ескер-
ткіштерінен және Бәбіш мола оазисінен табылған бо-
латын [Утубаев, Суюндикова 2021: 10-20].

Шаруашылық мақсатта пайдаланылатын 
керамикалық бұйымдар. 

Құйғыш. Биіктігі 13 см, ернеу диаметрі 16 cм, 
түтікшесінің ұзындығы 6,5 cм, түтікше диаметрі 4,5 см. 
Сазға гипс және шамот араластырылған. Түсі сарғыш-
қызыл. Ұқыпты жасалып, сапалы күйдірілген (1:4-сур.).

Тегістеуіш. Қыш ыдыстардың сыртқы бетін тегістеу 
мақсатында пайдаланылған бұйым (1:5-сур.). Пішіні 

тіктөртбұрыш тәрізді. Түсі сарғыш-қызыл. Қанық-қызыл 
ангоб іздері сақталған. Биіктігі 11 см, ұзындығы 17 см, 
ені 9 см.

Бастырма  тас. Күйдірілмеген саздан дайындалған 
бастырма тастардың жиырма шақты данасы табылды. 
Пішіндері пирамида, конус, үшбұрыш тәрізді (1:6-сур.). 
Жоғарғы бөлігінде екі жақты жіп өткізуге арналған 
саңылауы бар. Биіктігі 7-8 см болса, ені 2,5-4 см 
аралығында ауытқиды. Бұйымдар тоқыма өндірісінде 
пайдаланылған болуы мүмкін. 

Ұршық басы. Ұршық бастары күйдірілген қыштан 
жасалған. Түстері сарғыш-қызыл және қоңыр. Қанық 

8-қазбадағы керамикалық материалдардың 
статистикалық мәліметі

Жасалу технологиясының 
көрсеткіші                   

Ыдыстардың пайдалану 
мақсаттарына қарай бөлінуі

Асханалық ыдыстар 
көрсеткіші 

Шаруашылық ыдыстар 
көрсеткіші

Ас үйлік ыдыстар көрсеткіші



18

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

қызыл, қоңыр түсті ангобпен сырланған. Диаметрлері 
3,8-4,5 см,  қалыңдығы 0,7- 1,5 см аралығында бол-
са, саңылау диаметрлері 0,5 см [Каталог Бәбіш мола 
2021]. 

Технико-технологиялық талдау. Зертханалық тал-
дау жұмыстарын Ә.Х. Марғұлан атындағы Археология 
институтының зертхана бөлімінің ғылыми қызметкері 
Ж.Қалиева жүргізді. Талдау жұмыстары А.А.Бобринский 
әзірлеген әдіс бойынша және бинокулярлық микроско-
пия, трассология және физикалық модельдеуге не-
гізделген ежелгі керамикалық материалдарды зерттей-
тін тарихи-мәдени көзқарастар шеңберінде жүзеге 
асырылды [Бобринский 1978]. Талдау нәтижесі жап-
сырма әдісімен жасалған керамикалық ыдыстардың 
қоспасында шамот, тас және көп мөлшерде 
органикалық қоспалар қосылғандығын көрсетеді. 

Әдебиет
Бобринский А.А. Гончарство Восточной Европы. 

Источники и методы изучения.– М.: Наука, 1978. – 272 
с.

Вайнберг Б.И., Левина Л.М. Чирикрабатская куль-
тура. – Низовья Сырдарьи в древности. – М.: ИЭИА, 
1993. – Вып. I. – С. 71-75

Воробьёва М.Г. Керамика Хорезма античного пери-
ода. // Тр.ХАЭЭ. IV. – М.:АН СССР,1959. С. 190

Марущенко А.А. Елькен-Депе (Отчет о раскопках 
1953, 1955 и 1956 гг.) // Тр.Ин-та истории, археологии и 
этнографии АН ТуркмССР. – Ашхабад: Ылым, 1959. – Т. 
V. –100 с.

Мошкова М.Г. Памятники прохоровской культуры. 
– М.: Изд-во АН СССР, 1963. – 56 с., 32 отд. л. табл. 
Д1-12.

Толстов. С.П. По древним дельтам Окса и Яксарта. 
–  М.: Изд-во восточной лит-ры, 1962. – 324 с.

Толстов С.П., Вайнберг Б.И. Кой-Крылган-кала : па-
мятник культуры древнегоХорезма IV в. до н.э.-IV в.н.э. 
– Москва : Изд-во «Наука», 1967. – С.315.

Бәбіш мола қазыналары = Сокровища Бабиш-мо-
лы. Каталог / ред. Курманкулов Ж. Алматы: Онон, 2021. 
108 с., илл. Қазақша, орысша. 

Утубаев Ж., Суюндикова М. Бәбіш мола көзешілер 
елді мекенінің керамикадағы таңба тәрізді белгілері // 
Мәдени мұра ғылыми журналы . – 2021. – № 1(92). – 
10-20 бб

1 – сур. Бәбіш мола 7 көзешілер елді мекеніндегі
 №7, 8 қазбалардан табылған керамикалық материалдар: 

1 – құмыра; 2 –тостаған; 3 – шырағдан; 4 – құйғыш; 
5 – тегістеуіш;  6 –бастырма тас.

Органикалық қоспаларға төрт түліктің көңі ылғал 
күйінде араластырылған.  Сондай ақ саз қоспасына 
әр түрлі өсімдік қалдықтары қосылған. Ал, шарықта 
жасалған ыдыстар қоспасында әктас, кварцид, құм, 
шамот және органикалық заттар қосылған. Ыдыстар-
ды  пішіндеу, саусақпен басып жасау, сыртқы бетін ұру 
тәсілдері арқылы сомдалып жасалған. Ыдыс беттері 
тас тегістеуіш, жұмсақ мата, былғары және ағаштар 
көмегімен тегістелген. Сонымен қатар ыдыстардың бет-
кі қабатында минералды бояу іздері жақсы сақталған.

Қорыта келгенде 2021 жылы қазба жұмыстары 
жүргізілген Бәбіш мола 7 көзешілер елді мекеніндегі 7 
және 8-қазбалардан табылған керамикалық материал-
дарды талдау, шарық көмегімен жасалған ыдыстардың 
мөлшері басым, ал жапсырма әдісімен жасалған 
ыдыстардың үлесі аз екендігін көрсетті. Пайдалану 
мақсаттарына қарай сандық мөлшерлемесі бойын-
ша асханалық ыдыстардың басымдылығын көреміз. 
Соның ішінде құмыра ыдысының пайызы көп.



19

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Начиная со второй половины II в. н.э. на террито-
рии Западного Казахстана и сопредельных территорий 
распространились кочевые племена, получившие свое 
название по одноименной археологической культуре 
– позднесарматской (прим. авт. – отдельные аспекты 
формирования этой культуры, в частности этнокуль-
турной принадлежности, ареала распространения, 
погребального обряда и инвентаря являются дискус-
сионными) [Граков 1947: 100-121; Смирнов 1950: 97-
114; Скрипкин 1984; Мошкова 1989: 191-202; Малашев 
2013; Боталов, Гуцалов, 2000; Мошкова 2007: 103-111; 
Малашев, 2007: 111-121; Мошкова, Малашев, Болелов 
2007: 121-132].

Формирование новой культуры, вероятно, происхо-
дило в короткий промежуток времени, при постоянном 
увеличении численности населения, на что косвенно 
указывают единые стереотипы традиций погребально-
го обряда (северная ориентировка, узкие прямоуголь-
ные могильные ямы или с подбойной нишей под за-
падной стенкой, деформация черепной коробки и т.д.), 
набор погребального инвентаря (мечи и кинжалы без 
навершия и перекрестия, фибулы, зеркала-подвески, 
ожерелья и т.д.) [Мошкова, 2004: 22-44; Кривошеев, 
2020: 113-128], а также формирования значительных 
по количеству могильных полей в одном локальном 
месте [Боталов, Бисембаев 2002: 108-116; Дуйсенгали 
и др. 2018: 235-244].

Естественные процессы, связанные с расширени-
ем ареала существования, привело к необратимым 
последствиям вылившихся в столкновения как с мест-
ным населением, так и с их соседями. На этот факт 
указывают исследования антропологов. Е. В. Перерва 
фиксирует увеличение доли травматизма посткрани-
ального скелета в позднесарматское время в отличие 

ЖАМБУЛАТОВ К.А.

Жамбулатов Кайрат Абаевич
Институт археологии им. А.Х. Маргулана,

г. Алматы, Казахстан;
 kairo_88@inbox.ru

ОРУЖИЕ БЛИЖНЕГО БОЯ ПОЗДНЕСАРМАТСКИХ ПЛЕМЕН 
ЗАПАДНОГО КАЗАХСТАНА И УСТЮРТА

от предыдущего времени почти в два раза, с 12% до 
24,2% [Перерва 2005: 21]. При этом травмы, которые 
можно охарактеризовать как полученные при боевых 
столкновениях относятся к мужскому взрослому насе-
лению. У детей и юношей такие травмы отсутствуют 
[Кривошеев, Перерва 2017: 14-36.]. Эти выводы согла-
суются с мнением М. А. Балабановой, считающей, что 
при формировании позднесарматской культы активное 
участие принимало мужское население (мигранты, 
носители идентифицирующих признаков позднесар-
матского населения) у которых обнаружен высокий 
показатель травматизма, характеризующихся как про-
фессиональных воинов [Балабанова, 2004а: 221-227]. 
При боевых столкновениях ими были получены бое-
вые травмы: это резанные, колотые, рубленные, стре-
лянные раны нанесенные в область лица, черепа и 
посткраниальных костей различными видами оружия 
[Балабанова 2004б: 21-32]. 

Статистические данные показывают (а также дан-
ные антропологии), что для решающего исхода боя 
стало играть оружие ближнего боя: мечи, кинжалы, бо-
евые ножи.

Всего в нашей выборке было использовано 315 
объектов поздних сармат. Предметы вооружения были 
обнаружены в 38 погребениях, что в процентном вы-
ражении составило 12% [Жамбулатов и др. 2019: 265-
285].

Мечи (рис. 1:1-3). Наиболее встречаемую катего-
рию оружия на территории Западного Казахстана и 
Устюрта составляют мечи, выявлено 24 целых и опре-
деляемых как меч. В одном погребении обнаружено 
лишь обозначение присутствия меча в виде халцедо-
нового навершия, которое лежало слева от ключицы 
покойного. Все мечи двулезвийные без металлическо-

Аннотация. В статье, на основе статистических данных полученных в результате анализа свыше 300 погре-
бений, делается вывод о том, что в обществе поздних сармат была выделена прослойка профессиональных 
воинов. Использовавших мечи, кинжалы и боевые ножи в качестве основных средств для успешного исхода в 
ближнем бою.

Ключевые слова: поздние сарматы, вооружение, профессиональные воины.

© Жамбулатов К.А. 
Исследование финансировалось Комитетом науки МОН РК (ПЦФ № OR11465466)



20

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

го навершия и перекрестия. Ручка в виде штыря об-
кладывалась деревом, лезвие линзовидное в конце 
заострено или скруглено. Мечи лежали в деревянных 
ножнах, окрашенных в красный цвет. Также были за-
фиксированы крепления ножен к поясу и ногам. 

Данные образцы мечей (мечи и кинжалы)                               
А.М. Хазанов отнес к 2 и 3 типу своей классификации 
и определил период их существования II-IV веками н.э. 
Различие между двумя типами определялось формой 
перехода от клинка к ручке-штырю. Ко 2-му типу отно-
сились мечи с треугольным основанием клинка и плав-
ным переходом в ручку-штырь. К 3-му типу относились 
мечи с клинком, переходящим в рукоять под прямым 
углом. 

Кроме того, различным было и время их существо-
вания. Так, А.М. Хазанов определяет, что позднесар-
матские мечи и кинжалы 2-го типа к III в. н.э. трансфор-
мируются и переходят в 3-ий тип [Хазанов 1971:15-17]. 
То есть в начале позднесарматского времени быто-
вали мечи 2-го типа, а к концу своего существования 
позднесарматские племена использовали уже мечи и 
кинжалы 3-го типа. 

Иначе на периодизацию этих мечей смотрит                    
М.В. Кривошеев. Он не видит принципиальной хроно-
логической разницы между типами 2 и 3 и считает, что 
эти мечи существовали параллельно на всех этапах 
позднесарматской культуры [Кривошеев 2007: 67].

Усредненная длина всех мечей 90 см. Средняя дли-
на начинается от 80 до 98 см. Два самых коротких меча 
имеют длину 60-61 см. Самый длинный меч длиной 
127 см. Ширина клинка у основания рукояти варьиру-
ется в пределах 3,5 - 5,5 см, ширина клинков большей 
половины мечей равняется 4 см.

Длина ручек-штырей различна, что в большей сте-
пени соответствует сохранности предмета. Так, самый 
короткий штырь был длиной всего 2 см, а самый длин-
ный 27. Среднее значение длины штырей 13 см. Наи-
более длинные рукояти наблюдаются в Лебедевском 
комплексе. В 5 исследованных погребениях мечи име-
ли длину штырей от 15 до 27 см. На ручках 5 мечей 
были различимы прикипевшие остатки от деревянных 
обкладок рукояти. В погребении могильника Лебедев-
ка VI курган 1 был найден меч с деревянной ручкой, 
крепившийся с помощью двух железных заклёпок. 

Рукоять мечей знатных воинов часто украшалось 
навершием из полудрагоценного камня. Чаще всего 
использовались округлые диски из халцедона и агата, 
к примеру, халцедоновые навершия были обнаружены 
в 5-ти погребениях, агатовые в 2-х. 

Навершия имели округлую дисковидную форму 
(диаметром 4,5-7 см) с отверстием в центре, которые с 

помощью железного или бронзового гвоздя с шляпкой 
крепилось к деревянной рукояти. К примеру, длина гво-
здя погребения кургана мог. Лебедевка VI составляет 
16,3 см. В богатых погребениях навершие обтягива-
лось золотой фольгой с изображением лика человека 
или украшалось полудрагоценными камнями [Мошко-
ва, Демиденко 2010: 254-261]. 

В 17 случаях удалось проследить расположение 
меча в погребальном обряде. Необходимо отметить, 
что в эту выборку не были включены материалы из 
Устюрта, положение мечей в которых было смещено. 
В 11 случаях меч лежал справа от погребенного, в 8 
случаях слева. Клинок меча всегда расположен остри-
ем вниз, к ногам. 

Зафиксировано 3 позиции расположения меча от-
носительно погребенного воина: рукоятью от плеча, 
рукоятью от локтя и рукоятью от пояса. Наблюдается 
определенная частота расположения меча с обеих 
сторон воина – это от плеча. С правой стороны – 3 
позиции от локтя и пояса, 4 случая от плеча. В левом 
расположении – 4 случая от плеча, 2 от локтя, 1 раз от 
пояса. Если учитывать формы погребальных сооруже-
ний, в которых были найдены мечи, то чаще всего они 
были зафиксированы в округлых курганных насыпях, 
а также в так называемых гантелевидных и квадрат-
ных формах сооружений. Из 24 обнаруженных мечей, 
22 меча было найдено в погребениях с округлой кур-
ганной насыпью, 1 меч – в гантелевидном сооружении 
(погребение было расположено в восточной насыпи) и 
1 меч в квадратном сооружении с открытым центром и 
проходом в южной стене (погребение располагалось в 
юго-западном углу). 

Типы форм погребальных конструкций, в которых 
найдены мечи также разнообразны. Чаще всего мечи 
находят в подбойных погребениях. Таких случаев было 
зафиксировано 12. В узких прямоугольных ямах мечи 
встречены 9 случаях, в квадратных ямах всего 3 раза. 
Ориентировка погребенного устойчива, по направле-
нию в северный сектор с небольшими отклонениями и 
лишь в одном случае было зафиксировано положение 
головой на запад [Сейткалиев 2014: 141-148]. Погре-
бенные с мечом чаще всего были ориентированы на 
северо-запад в 14, на север в 6, на северо-восток в 3 
погребениях. 

В 10 погребениях (41%) совместно с мечами в по-
гребальном обряде присутствовали предметы конско-
го снаряжения. Анализируя погребения с несколькими 
предметами вооружения, необходимо отметить, что 
мечи и кинжалы совместно обнаружены в 7, мечи и на-
гайки в 5, мечи и боевой нож в 4, меч и наконечники 
стрел в 1, меч и хозяйственный нож в 13 случаях. Мечи 



21

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

и кинжалы всегда располагались по противоположным 
сторонам бедер, 4 раза меч располагался справа и 2 
раза слева.

Кинжалы (рис. 1:4-5). Всего на территории Западно-
го Казахстана было найдено 12 кинжалов, выявленных 
в 10 погребениях. На территории Устюрта последних 
не обнаружено. В двух погребениях было обнаружено 
по два однотипных кинжала. В 7 случаях удалось про-
следить их расположение в погребальной яме. 

В подбойных погребениях было найдено 6 кинжа-
лов, в квадратных ямах еще 3. Преобладает располо-
жение последних с левой стороны, таких позиций было 
выявлено 5. Как правило, кинжал лежал в стороне от 
покойного в середине могильный ямы, или у ног. В 
двух погребениях кинжал находился с правой стороны. 
В могильнике Каратобе в кургане 4 [Сейткалиев 2014: 
141-148] оба кинжала были положены слева вместе 
около внутренней стороны бедра. В могильнике Лебе-
девка-VI в кургане 3 кинжал лежал на локте острием 
вверх. 

Все кинжалы железные без навершия, обоюдоо-
стрые, линзовидные в сечении. Лезвия клинка либо 
идут параллельно и сужаются в последней трети клин-
ка или у самого конца 4 [Сейткалиев 2014, с. 141-148], 
либо сужаются постепенно от пяты. Шесть кинжалов 
не имело перекрестия. Клинок переходил в рукоять 
плавно, сужаясь или под прямым углом. В четырех 
кинжалах имелось перекрестие. Два ромбовидных пе-
рекрестия выполнены из железа (мог. Таксай-I курган 
4) [Кривошеев, Лукпанова 2015: 98-111] и бронзы (мог. 
Целинный курган 57) [Боталов, Гуцалов 2000: 114].                   
В последнем памятнике было зафиксировано навер-
шие в виде бронзового колесика. В могильнике Кара-
тобе кургане 4 оба кинжала однотипные. Они имели 
прямое железное перекрестие, переходящее в рукоять 
под прямым углом, квадратным в сечении.

Длина кинжалов составляет от 18 до 48 см, среднее 
значение 30,5 см. Ширина рукояти от 3 до 5 см. Длина 
штыря рукояти от 2,5 до 10 см. 

Рис. 1. Оружие ближнего боя: 1 – могильник Сызлыуй 
курган 6 (раскопки В.Н. Ягодина, по: [Жамбулатов и др. 

2019]); 2 – могильник Сызлыуй курган 7 (раскопки 
В.Н. Ягодина, по: Жамбулатов и др. 2019); 3-5 – могильник 

Кузнецово курган 4 (по: [Малов, отчет 1989]); 6 – могильник 
Акадыр курган 20 (по: [Лукпанова, Утепбаев, Отчет 2012])



22

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Чаще всего кинжалы встречаются с мечами в 7 слу-
чаях, в 3 случаях с боевыми ножами, по одному разу с 
наконечниками стрел, копьем и топором.

М.В. Кривошеев кинжалы с тонким бронзовым ром-
бовидным и прямым железным перекрестием дати-
рует в рамках второй половины II – первой половины                         
III вв. н.э. [Кривошеев, 2007: 65-70].

Боевые ножи (рис. 1:6). Данный предмет погребаль-
ного обряда появляется в период становления поздне-
сарматской культуры. В.И. Мамонтов относит ножи с 
бронзовой рукоятью к вспомогательному оружию ближ-
него боя [Мамонтов 2018: 153-158]. Этого же мнения 
придерживаются М.В. Кривошеев и Я.А. Лукпанова, но 
вслед за М.Г. Мошковой не исключают его применение 
в проведении культово-ритуальных обрядов [Кривоше-
ев, Лукпанова 2015: 98-111]. 

Боевой биметаллический нож с бронзовой рукоя-
тью делится на два типа [Кривошеев, Лукпанова 2015: 
98-111]: 1 тип с железным пластинчатым основанием 
и двустворчатой рамчатой рукоятью, имеющей грибо-
видное навершие с выемкой в нижней части. Этот тип 
боевых ножей на территории Западного Казахстана 
наиболее распространен. Таких ножей было встречено 
4 экземпляра. 

Второй тип боевых ножей имеет аналогичное пла-
стинчатое основание с двусоставным бронзовыми 
грибовидным навершием и перекрестием, которое 
крепилось к основе при помощи клепок. Таких ножей 
встречено 2 экземпляра. 

Длина таких ножей начинается от 16,5 до 22,2 см. 
Длина лезвия около 12 см, ширина 1,3 см. Длина ручки 
8,5 см. Клинок однолезвийный треугольного сечения. 
В могильнике Восточно-Курайлинский-I кургане 4 со-
хранились ножны из грубой матерчатой ткани с двумя 
железными кольцами, с помощью которых нож мог кре-
питься к поясу [Боталов, Гуцалов 2000: 88-89].

К этой категории воинского вооружения были отне-
сены 6 экземпляров, встречающихся как в отдельно-
сти, так и в комплексе с другими предметами воору-
жения. В трех погребениях боевой нож был найден в 
комплекте вооружения состоящего из меча, кинжала 
и самого боевого ножа. Превалирующее большинство 
экземпляров, 4, располагалось слева от погребенного. 
Во всех четырех случаях боевые ножи располагались в 
разных местах: у плеча, под лопаткой, на поясе, в сто-
роне от погребенного в центре ямы, где располагались 
предметы конской упряжи, а также у голени ноги. В од-
ном случае боевой нож располагался справа у плеча. 

Эволюция развития вооружения и тактики веде-
ния боя круга сарматских племен, на протяжении не-
скольких столетий, претерпел ряд изменений [Хазанов 
1971:64-90]. В раннесарматское время военное дело 
было поставлено хорошо, в погребениях находят раз-
личное вооружение, мечи, кинжалы, клевцы, копья и 
дротики, но, пожалуй, самым распространенным ви-
дом оружия был лук со стрелами, которые находят 
практически в каждой могильной яме [Стат. обраб. 
1997: 96-113]. Общество в раннесарматское время, ве-
роятно, было в высокой степени милитаризованным, 
характеризовалось как «народ-войско». Каждый умело 
пользовался оружием и готов был выступить в поход в 
необходимый момент по зову предводителя. 

В позднесарматское время ситуация изменилась. 
Как показывает статистика (см. выше), оружием поль-
зовалась незначительная часть общества, которое 
относилось к профессиональным воинам объединен-
ных в дружину возглавляемых лидером. Изменилась и 
тактика. Если ранние сарматы отдавали предпочтение 
дистанционному ведению боя, то для поздних сармат 
перспектива победы кроилась в ближнем бою, предва-
рительно расстроив строй противника с возможностью 
использования в полной мере меча, кинжала и в крити-
ческий момент боевого ножа с тяжелой рукоятью. 

Литература
Балабанова М.А. Об антропологических «перехле-

стах» в савроматской и сарматских культурах // Сар-
матские культуры Евразии: проблемы региональной 
хронологии. Доклады к V международной конферен-
ции «Проблемы сарматской археологии и истории» 
(15-18 мая 2004 г.) / Отв. ред. Яблонский Л.Т., Лукьяшко 
С.И. – Краснодар: Фирма ННС, 2004а. – С. 221-227. 

Балабанова М.А. Позднесарматская культура по 
антропологическим данным // Палеоантропология, 
этническая антропология, этногенез. К 75-летию И.И. 
Гохмана. – СПб.: МАЭ РАН, 2004б. – С. 21–32.

Боталов С.Г., Бисембаев А.А. Новые материалы 
по культуре гуннов Западного Казахстана. \\ Вопросы 

истории и археологии Западного Казахстана. – 2002. – 
Выпуск 1. – Уральск. – С. 108-116.

Боталов С.Г., Гуцалов С.Ю. Гунно-сарматы Урало-
казахстанских степей. (Сер. Этногенез уральских наро-
дов). – Челябинск: Рифей, 2000. – 266 с.

Граков Б.Н. Пережитки матриархата у сарматов // 
Вестник древней истории. – М.-Л. Наука, 1947. –  №3. 
– С. 100-121.

Дуйсенгали М.Н., Мамедов А.М., Баиров Н.М. Пред-
варительные итоги исследования погребально-поми-
нальных комплексов поздней древности бассейна реки 
Уил // «Маргулановские чтения – 2018. Духовная мо-
дернизация и археологические исследования». Сбор-



23

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ник материалов международной научно-практической 
конференции (19-20апреля 2018 г.) / Отв. ред  Бисем-
баев А.А., Мамиров Т.Б., Ахатов Г.А.. –  Алматы – Акто-
бе: изд-во ЖК С.Т.Жанадилов, 2018. – С. 237-241.

Жамбулатов К.А., Ягодин В.Н., Китов Е.П., Ягодин 
В.В. Мусаева Р.С. Комплекс вооружения позднесар-
матского времени территории Западного Казахстана 
и Устюрта // Stratum plus. – 2019. –  №4. –  С. 265-285

Перерва Е.В. Население сарматской эпохи по ан-
тропологическим материалам из могильников Нижне-
го Поволжья и Нижнего Дона: автореф. дис. канд. ист. 
наук. – М.; 2005.

Кривошеев М.В. Вооружение позднесарматского 
времени Нижнего Поволжья // Вооружение сарматов: 
региональная типология и хронология. Доклады к VI 
международной конференции «Проблемы сарматской 
археологии и истории» (22-24 мая 2007 г.) / Отв .ред. 
Яблонский Л.Т., Таиров А.Д. – Челябинск: Изд-во ЮУр-
ГУ., 2007. – 65-70.

Кривошеев М.В., Перерва Е.В. Воинственность 
позднесарматских кочевников по данным антрополо-
гии и археологии // Военная история России: пробле-
мы, поиски, решения: материалы IV Междунар. науч. 
конф., посвящ. 75-летию победы в Сталинградской 
битве (20–21 окт. 2017 г.)./ Отв. ред. Сидоров С.Г., 
Редькина О.Ю. В 2 частях. – Часть 2. – Волгоград: Изд-
во ВолГУ, 2017. – С. 14-36.

Кривошеев М.В., Лукпанова Я.А. Позднесарматское 
элитное воинское погребение из Южного Приуралья. 
Вестник Волгоградского государственного университе-
та. Серия 4: История. Регионоведение. Международ-
ные отношения. – 2015. – № 5 (35). –98-111.

Кривошеев М.В. Южное Приуралье и Нижнее По-
волжье в позднесарматское время. Вопросы взаимо-
действия // Ранние кочевники Южного Урала и Нижне-
го Поволжья. Материалы круглого стола «Археология 
ранних кочевников евразийской степи: актуальные 
проблемы и перспективы их решения» (12-13 ноября 
2019 г.). К юбилею докт. ист. наук М.Г. Мошковой. / Отв. 
ред. Сиротин С.В. – М. МАКС Пресс, 2020. – С. 113-128.

Лукпанова Я.А., Утепбаев У.А. Отчет о проведении 
археологических раскопок на курганном комплексе 
Агадыр II в Жанибекском районе 2011 г. // Архив Ин-
ститута археологии им. А.Х. Маргулана. Ф. 11, д. 3036, 
оп. 2, 74 л.

Малашев В.Ю. Археологические памятники южноу-
ральских степей второй половины II-IV вв.: позднесар-
матская или гунно-сарматская культура (вещевой ком-
плекс) // РА. – – 2007. – № 3.– С. 111-121.

Малашев В.Ю. Позднесарматская культура Южного 
Приуралья во II-III вв. н.э. Автореф. дисс… канд. ист. 
наук. М. – 2013.

Малов Н.М. Отчет об археологических исследова-
ниях на р. Деркул за 1988 год. // Архив Института архе-
ологии им. А.Х. Маргулана. Ф. 11, д. 2234, оп. 2, 100 л.

Мамонтов В.И. К вопросу об оружии ближнего боя 
сарматов. Вестник Волгоградского государственного 
университета. Серия 4: История. Регионоведение. Ме-
ждународные отношения. – Т.23 2018. – № 3. – с.153-
158.

Мошкова М.Г. Позднесарматская культура. В: А.И. 
Мелюкова (отв. ред.) Степи европейской части СССР 
в скифо-сарматское время. – М.: Наука, 1989. – с.191-
202.

Мошкова М.Г. Среднесарматские и позднесармат-
ские памятники на территории Южного Приуралья // 
Сарматские культуры Евразии: проблема региональ-
ной хронологии: Доклады к V международной конфе-
ренции «Проблемы сарматской археологии и истории» 
(15-18 мая 2004 г.) / Отв. ред. Яблонский Л.Т., Лукьяшко 
С.И. – Краснодар: Фирма ННС, 2004а. –  С. 22-44.

Мошкова М.Г. Археологические памятники южноу-
ральских степей второй половины II-IV в. н.э.: поздне-
сарматская или гунно-сарматская культура (погребаль-
ный обряд) // Российская археология. – 2007. – № 3. 
– С. 103-111. 

Мошкова М.Г., Малашев В.Ю, Болелов С.Б. Про-
блемы культурной атрибуции памятников евразийских 
кочевников последних веков до н.э. – IV в. н.э // Россий-
ская археология. – 2007. – № 3. – С. 121-132.

Мошкова М.Г., Демиденко С.В. Воинское погребе-
ние в кургане 37 группы VI Лебедевского могильного 
комплекса// Археология и палеоантропология евразий-
ских степей и сопредельных территорий. Материалы и 
исследования по археологии России/ Отв. ред. Гераси-
мова М.М. – 2010. – № 13. – М.: Таус. –с. 254-261.

Сейткалиев М.К. Неординарный погребальный ком-
плекс из могильника Каратобе в Западном Казахстане 
// Stratum plus . – 2014. – № 4 –141-148.

Смирнов К.Ф. Сарматские племена Северного При-
каспия // КСИИМК. – Вып. XXXIV. – М.:Изд-во АН СССР  
– 1950. – С. 97-114.

Скрипкин А.С. Нижнее Поволжье в первые века на-
шей эры. – Саратов:  Изд-во СГУ, 1984.  – 149 с.

Статистическая обработка погребальных памятни-
ков Азиатской Сарматии. Выпуск II. Раннесарматская 
культура (IV-I вв. до н.э.). / Отв. ред. М.Г. Мошкова. – М: 
Восточная литература – 1997. – 278 с.  – с илл.

Хазанов М.А. Очерки военного дела сарматов. – М.: 
Наука, 1971. – 172 с.



24

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Белгілі палеонтолог, зоолог, геологиялық-
минералогиялық ғылымдар кандидаты Леонид Лео-
нидович Гайдученконың дүниеден өткеніне бір жыл 
толды. Былтыр, 18 наурыз күні Челябинск облысының 
Чесме ауылында 74 жасына толуына екі ай қалғанда 
жүрек ауруынан қайтыс болған еді.

Ол өз өмірінің 58 жылын Солтүстік пен Орталық 
Қазақстан және Оңтүстік Орал мен Орал Сыртының 
ежелгі тарихын далалық зерттеуге арнады. Ғылыми 
мансабының бірінші жартысы Павлодар тари-
хи–өлкетану музейі, Павлодар және Қостанай 
педагогикалық университеттерінде зоология 
оқытушысынан биологиялық-химиялық факультеттің 
деканына дейін көтерілді. 1986 ж. Л.Л.  Гайдученко 
«Позвоночные, палеоландшафты и палеоклиматы 
неогена Павлодарского Прииртышья» тақырыбында 
диссертациясын қорғап, геологиялық-минералогиялық 
ғылымдар кандидаты дәрежесі атағын алды [Гай-
дученко 1986]. 1996 жылдан өмірінің жаңа кезеңі ба-
сталады – Челябинск қаласына көшіп, Челябинск 
мемлекеттік университетіне оқытушы болып жұмысқа 
орналасады. Және сол жылы ЧелМу–де Экология 
факультетінің негізін қалап, экология кафедрасының 
меңгерушісі болып ұзақ жылдар қызмет етеді. 2002 
ж. аталмыш университетте Ғылыми-білім беру кешені 
директорының орынбасары, сонымен қатар «Арка-
им» орталығының ғылым бойынша директорының 
орынбасары қызметін атқарды. Және сол жылы РҒА 
ОрБ Археология институтына аға ғылыми қызметкер 
болып орналасады. 2012 жылдан ЧелМу жанындағы 
Археология, этнография, қазіргі және тарихи экология 

АККОШКАРОВА Ж.Т.

Аққошқарова Жанна Төлепбергенқызы
Ә.Х. Марғұлан атындағы Археология институты,

Алматы қ., Қазақстан;
Jan-adil@mail.ru

Л.Л. ГАЙДУЧЕНКОНЫҢ ҚАЗАҚСТАН АРХЕОЗООЛОГИЯСЫНА 
ҚОСҚАН ҮЛЕСІ 

бөлімінің оқу-өндірістік бөлімін басқарады [Лошако-
ва, Шевнина 202: 185]. 2012 ж. Қазақстан мен Ресей 
арасындағы Ресей азаматтарының Қазақстан жерінде, 
Қазақстан азаматтарының Ресей жерінде болу келісімі-
нен кейін Л.Л. Гайдученко Нұр-Сұлтан қ. Ә.Х. Марғұлан 
ат. Археология институты Филиалына жетекші ғылыми 
қызметкер ретінде Қазақстанда археоэкологиялық, 
археобиологиялық зерттеулерді жолға қоюға 
шақырылды [Строганова 2013]. Л.Л.  Гайдученко 
өмірінің соңғы сәтіне дейін өзін ғылымға, қоғамдық 
істерге, жастарды Отанын табиғатын, ғылымды сүюге 
тәрбиелеуге арнады.

Л.Л. Гайдученконың Отандық тарихымыздың зертте-
уіне қосқан үлесі зор. Орал–Қазақстан даласының 
палеоэкологиясын, аумақтағы ежелгі тұрғындардың 
тірішілікті қамтамасыз ету жүйесін, жерлеу ғұрпындағы 
құрбандықтардың орны мен рөлін зерттеді. Зерттеу 
нысаны хронологиялық жағынан тас дәуірі мен ежелгі 
метал ескерткіштерін қамтиды.

Ғалымның 100-ден астам ғылыми және ғылыми–
танымдық мақалалары жарыққа шықты. Соның ішін-
де алғашқы жұмыстарының бірі Павлодардағы «Гуси-
ный перелет» гиппариондық фауна табылған орны-
на арналады [Година, Гайдученко 1975; Гайдученко 
және басқалар 1978]. Бірінші мақалада соңғы жыл-
дары гиппариондық фауна бойынша жинақталған 
материалдардың ішінде бұрын әлі кездеспеген самоте-
рий керігінің бас сүйегінің фрагментін және керік тәрізді 
жануардың мүйізін ғылыми айналымға енгізді. Кейінгі 
мақаласында «Гусиный перелет» табылған орнының 
геологиялық жасын биостратиграфиялық талдау және 

Аннотация. Мақалада белгілі археозоолог, геологиялық-минералогиялық ғылымдар кандидаты Леонид Лео-
нидович Гайдученконың Қазақстан археологиясының дамуына қосқан үлесі сарапталған. Оның зерттеу шеңберінің 
хронологиялық шегі тас дәуірі мен палеометалл ауқымын қамтиды. Еңбектерінде Орал-Қазақстан далаларының 
ежелгі ландшафт, палеоэкология, палеонтология фаунасы, археозоология, көшпелі мал шаруашылығының 
қалыптасуы, ежелгі жерлеу ғұрыптарындағы құрбандық шалудың өзекті мәселелері көтеріліп, зерттеу нәтижелері 
ғылыми айналымға енгізілді. Сонымен қатар, Л.Л. Гайдученко қыш ыдыс түбіндегі күйік бойынша пісірілген тағам 
түрін анықтау әдістемесінің және желінген ет үлесі есебі әдістемесінің авторы.

Түйін сөздер: археология, Л.Л. Гайдученко, палеонтолог, жанурларды қолға үйрету, жерлеу ғұрпы.

© Аккошкарова Ж.Т. 
Зерттеуді ҚР БҒМ Ғылым комитеті қаржыландырған (БНҚ № OR11465466)



25

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

басқа неогендік табылған орындармен корреляция не-
гізінде ерте плиоцен деген қорытындыға келеді. 1983 
ж. баспаға шыққан «О перспективе сохранения стра-
тотипического разреза павлодарской свиты «Гусиный 
перелет»» мақаласында аталмыш геологиялық қима 
Сібір және Қазақстан үшін гиппариондық фаунаның 
эталоны ретінде стратиграфиялық қазық тәрізді екенін 
атап, оны сақтап қалу үшін қазба қалдықтарының ең 
көп шоғырланған 75 метрлік бөлігінде жеңіл, жылыты-
латын павильон тұрғызуды ұсынады [Гайдученко 1983]. 
Дегенмен, әлі күнге дейін бұл жоба іске асырылған жоқ.

Л.Л. Гайдученконың ғылымға деген қызығушылығы 
жан-жақты болды, тек палеонтологиялық зерттеулер-
мен ғана шектеліп қалмай, археология ескерткіштерін 
де ашты. Ж.Қ.  Таймағамбетовпен бірлескен экспеди-
цияда Солтүстік-Шығыс Қазақстан Маралды көлінде 
палеолиттік табылған орынды [Гайдученко, Тайма-
гамбетов 1982], Ертіс бойында жоғарғы палеолиттік 
тұрақты [Гайдученко 1982] зерттеді. Маралды 1 және 2 
тұрақтарын 1974 ж. Л.Л. Гайдученко палеонтологиялық 
табылған орындардын зерттеу барысында ашты. 
Тұрақтардан табылған тас құралдары – нуклеустер, 
қырғыштар, қырнауыштар – тұрпатымен және жасалу 
әдісімен Қаратау жотасындағы Тоқалы, Қызылрысбек, 
Шабақты тұрақтарының тас бұйымдарына ұқсас. Ер-
тістегі жоғарғы палеолиттік тұрағы 1972 ж. Павлодар 
қ., Ертістің оң жағасында қар суымен шайылған жы-
радан табылды. Зерттеу барысында плейстоцендік 
сүтқоректілердің сүйектері, тас құралдар табылған 
орынды алғашқы адамның тұрағы екенін көрсетеді. 
Тұрақтан табылған барлық фауналық қалдықтар кей-
інгі плейстоцендік кезеңге жатқызылып, тұрақ та сол 
уақытпен мерзімделеді.

Оңтүстік Орал мен Қазақстан даласында 
зерттелген көптеген қоныстар мен қорымдардың 
палеозоологиялық материалдары бойынша Л.Л.  Гай-
дученко жануарларды қолға үйрету және ежелгі 
тұрғындардың шаруашылығының дамуы мәселелерін 
көтереді. Қазақстан территориясында Қожай 1, Ботай, 
Құмкешу 1, Бөрлі, Тоқсанбай, Конезавод 1, Талдысай 
және Донғал қоныстары, Пеньки 1, Бөрлі, Мичурино, 
Шідерті 3, Қарамырза 6, Светлый Жаркөл, Гренада, 
Қайыңды 3 тұрақтары, Халвай 3, Бестамақ және Тақсай 
1 қорымдарының материалдарын зерттеді [Гайдученко 
2012; 2012а; 2013б; 2015г-е; 2017].

Қазақ жылқысының пайда болуы және қалыптасуы 
тарихына бірқатар ғылыми жұмыстары арналды [Гай-
дученко 1990; 2006; 2009; 2014; 2015; Гайдученко және 
басқалар 2013]. Л.Л. Гайдученко қазақ үй жылқысының 
қалыптасуы мен дамуының үш кезеңің бөліп шығарады. 
Үй жылқысының қалыптасу уақыты неолит дәуірінен 

бастау алады. Неолит-энеолит кезінде жылқы 
ұстаудың негізгі бағыты ет алу болды. Екінші кезең – 
тұрақты тіршілік етудің ерте кезеңі – қола және ерте 
темір дәуірін қамтиды. Үшінші кезең – тұрақты тіршілік 
етудің кейінгі кезеңі – ортағасыр мен қазіргі уақытқа 
дейін. Ғалымның жұмыстарының әдістемелік негізі-
не өзі жетілдірген ежелгі жылқылардың алақан сүйегі 
бойынша конституциялық ерекшеліктерін айқындау 
және олардың шаруашылқ типін анықтау әдістемесі 
жатады [Гайдученко 1998]. Қазақстан даласындағы 
ең ежелгі үй жылқысы орта және аласа бойлы, жуан 
аяқты және жартылай жуан аяқты болып сипатта-
лады. Л.Л.  Гайдученконың 2014 ж. баспаға шыққан 
«Семь тысячилетий истории казахской лошади» 
мақаласында үй жылқысы жайлы бұған дейін жүргізген 
зерттеулерінің қортындысы ретінде неолит дәуірінен 
қазіргі күнге дейінгі қазақ жылқысының даму тарихы 
кезең-кезеңімен егжей-тегжейлі сипатталады. Ол нео-
литтік, энеолиттік, шұңқұрлық (ямный), сынтастылық, 
алакөлдік, донғалдық, сақ, ғұн, ортағасырлық және 
қазіргі кезең болып бөлініп, әр кезең бойынша 
жылқының конституциялық формасы, шаруашылық 
түрі, эволюциясы дәлелді түрде келтіріледі.

Сонымен қатар, Л.Л. Гайдученко ірі қара малының 
қалыптасуына да бірқатар тұжырымды жұмыстарын 
арнады [Гайдученко 2013; 2013а]. «Древнейшие фор-
мы КРС Урало-Казахстанских степей» мақаласында 
Қазақстан жерінде ірі қара малдың қалыптасуы 
кезеңдерін келтіреді. Ғалым Пеньки 1, Бөрлі, Ми-
чурино, Шідерті 3, Қарамырза 6, Светлый Жаркөл 
тұрақтарының остеологиялық материалдарын зерттеуі 
бойынша неолит кезеңі үшін қарамырза малын бөліп 
шығарды. Бұл мал түрі өлшемдері бойынша ірі болып 
келеді. Негізінен ет үшін өсірілген. Энеолиттік кезең 
бойынша Қожай 1, Құмкешу 1 қоныстарының және 
Қайыңды 3 тұрағының материалы негізінде терсек 
малын сипаттайды. Тур тәрізді ірі мүйізді бұл ірі мал 
түрі Бөрлі 4, Ботай қоныстарында, Гренада тұрағында 
кездеседі. Көбінесе ет және тарту күші ретінде ұсталды. 
Қаратау малы тек жартастағы суреттер негізінде 
бөлініп шығарылады. Зебу малының сүйек қалдықтары 
қазбалардан табылмаса да XIX-XX ғғ. қазақ және 
қалмақ ірі қара малында зебу қанының болуы бұған 
дәлел. Сынтасты малы б.д.д. ІІІ-ІІ мыңж. шегінде кең 
таралады. Олар алдыңғылармен салыстырғанда ұсақ, 
сиырлары тұқыл, сүтті, бұқалары мүйізді болған. Қола 
дәуірінің соңына қарай бұл мал түрі жойылады. Орны-
на Алакөл малы келеді. Оның бойында сынтасты, зебу 
малдарының белгілері бар. Бұқалары барлығы мүйізді, 
сиырлары көбінесе мүйізді [Гайдученко, 2013].

Л.Л.  Гайдученко алакөл ірі қара малын қазақ мал 



26

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

тұқымының бастауы деп санайды. Ірі қара малына 
қатысты ауқымды және қызықты жұмыстарының бірі 
– «Зубр, тур, крупный рогатый скот в голоцене в Ка
захстана и интерпретация наскальных изображений». 
Бұл мақалада Қазақстанның голоцендік фаунасында 
тур және зубрдың болмағандығы дәлелденеді. Тек 
Жаңа ауыл (Павлодар облысы) стратификацияланған 
палеолиттік тұрағында табылған остеологиялық 
материал негізінде тур мен зубрдың Қазақстан 
территориясында сартан мұзбасуы дәуіріне дейін 
тіршілік еткені анықталды. Сартан мұзбасуы басталған 
уақытта ежелгі тур жойылып кетті, ал зубр плейстоцен 
кезіне дейін тіршілік етіп, голоценнің басталумен 
жойылды. Голоценде Қазақстан территориясында 
тек ірі қара малдың  түрлі тұқымдары мекендеген. 
Нақты мысалдар негізінде жартастардағы суреттердің 
ішіндегі бұқалар жабайы [Гайдученко, 2013а] деп қате 
анықталғандығын дәлелдейді.

Л.Л.  Гайдученко зерттелген қомақты археозо
ологиялық материалдар негізінде Орал-Қазақстан 
ежелгі тұрғындарының шаруашылық қызметінің 
қалыптасуы мен дамуы мәселелерін айқындайды 
[Гайдученко, Калиева, Логвин 1989; Логвин, Калиева, 
Гайдученко 1989; Гайдученко 2014а]. 1989 ж. шыққан 
бірінші және екінші мақалада Терсек мәдениетінің 
Қожай 1 және Құмкешу 1 қоныстарының материалдары 
негізінде жабайы және үй жануарлары сүйектерінің 
салыстырмалы сараптамасы бойынша қоныста 
аңшылықпен  табылаған ет салмағының аз болуы 
тұғындардың көшпелі мал шаруашылығымен 
айналысқандығын көрсетеді. Л.Л.  Гайдученко, 
С.С.  Калиева және В.Н.  Логвин мақалада келтірілген 
бірқатар деректер негізінде Қожай 1 және Құмкешу 
1 қоныстарын жаздық қоныстарға жатқызып, сол 
уақыт үшін Қазақстанда көшпелі мал шаруашылығын                         
б.д.д. ІІ мыңж.–тан ІІІ–мыңж. дейін төмендетеді.

2014 жылғы «Время появления и особенности 
древнейшего степного животноводства в Казахстане» 
мақаласында ғалым көшпелі мал шаруашылығы 
неолит дәуірінен (Қарамырза 6, Бөрлі 4) бастау алады 
[Гайдученко, 2014а] деп көрсетеді.

Л.Л.  Гайдученко Орал–Қазақстан даласының 
тұрғындарының тірішілігін қамтамасыз ету жүйесі 
бағытын зерттеу жұмыстары барысында қыш 
ыдыстардың түбіндегі күйігін зерттеу бойынша өзінің 
авторлық әдістемесін 1996 ж. толық жасап шығарды 
[Гайдученко 2000; Гайдученко 2003]. Әдістеме 
ыдыстың түбіне немесе қабырғасына жабысып 
қалған күйікті гистологиялық және гистохимиялық 
зерттеу принципіне негізделген. Эталондар ретінде 
тәжірибелік жолмен алынған күйіктердің белгілі 

құрамы пайдаланылды. Қазақстан даласы үшін 
бірқатар ескерткіштерінің қыш ыдыстарындағы тағам 
күйігінің сараптамалары бойынша жұмыстары бар.                                                                                  
Халвай ІІІ қорғанының №3 және №9 шұңқырынан 
шыққан қыш ыдыстарынан 8 дана үлгі алынып, 
нәтижесінде 6 үлгіден ет тағамының, 2 үлгіден сүт 
өнімдерінің бөлшектері анықталды [Гайдученко 2015а]. 
Келесі мақаласында Конезавод 1 қонысынан талдауға 
алынған қыш ыдыстарының үлгісі бойынша бірінші 
орында еттен жасалған тағам, кейін сүт өнімдері және 
үшінші орында өсімдіктен тағам түрлері таралғандығын, 
ал келесі үлгіде пісірілген тағамда саңырауқұлақты 
пайдаланғандығы да анықталды [Гайдученко, 2015б] 
деп жазады.

Л.Л.  Гайдученконың ғылыми қызығушылығы кең 
болды. Ол ежелгі жерлеу ғұрпындағы құрбандық 
малдарының сүйектерін зерттеуге, оларды 
интерпретациялауға ерекше көңіл бөлді [Гайдученко 
2011; Гайдученко 2011а–в; Сейткалиев, Гайдученко 
2015]. Бестамақ қорымының аяқтарына қойылып тік 
жерленген жылқылар табылған атақты № 5 жерлеу 
шұңқырын ерекше атап өтуге болады. Л.Л. Гайдученко 
қазба жұмыстарының басынан соңына дейін өзі 
тікелей қатысып, далалық археотафономиялық 
бақылауға көп көңіл бөлді. Мақалада күрделі жерлеу 
ғұрпын, жерлеу шұңқырының құрылысының толық 
сипаттамасы келтіріледі. Обаның Ригведа әнұраны 
бойынша реконструкциясын жасайды. Қабір 18–22 
жас шамасындағы бай ер адамға арналған, қасында 
қымбат киім-кешекті 10-12 жас шамасындағы қалыңдық 
қол ұстастырылып жатқызылған. Л.Л.  Гайдученко ер 
адамның қаңқасын негізгі жерлеу ретінде, ал әйел 
адамның қаңқасын ведикалық ғұрып ретінде шалынған 
құрбандық ретінде қарастырады. Ғалымның бұл 
тақырыпқа қатысты «Археологические параллели 
похоронному гимну Ригведы в Южном Зауралье», 
«Особенности гендерных погребений эпохи бронзы 
степного Казахстана и их отражение в похорнных 
гимнах Ригведы» мақалалары бар [Гайдученко 2003а; 
Гайдученко 2014б]. Зерттеу жұмысының негізіне                                                                                                                 
Бестамақ 1, Тоқанай қорымдары мен Оңтүстік Орал 
Сыртының (Зауралье) Күйсақ қорымының материал-
дары алынды. Л.Л.  Гайдученко бойынша Қазақстан 
мен Оңтүстік Орал Сыртының далалық аймағында 
б.д.д. ІІІ мыңж. екінші жартысында Ригведа жер-
леу әнұранында суреттелген бірқатар сюжеттерімен 
тікелей ұқсастықтары бар жерлеу ғұрпы таралды. 
Соның негізінде Қазақстан мен Орал Сыртын ежел-
гі индоарийліктердің арғы отаны территориялары 
қатарына жатқызуға болады және Ригведа әнұранының 
б.д.д. ІІ мыңж. қалыптасқандығы жайлы археологиялық 
материалдар негізінде дәлел келтіріледі.



27

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Л.Л.  Гайдученконың «Перекрученный зверь: в 
поисках истоков сюжета» мақаласы семантикалық 
жағынан өте қызықты [Гайдученко 2009а]. «Бұралған 
аң» сақ аңдық стилінің белгілі элементі болып та-
былады. Ұзақ жылдар құрбандық шалу ғұрпының 
зерттелуімен айналысқан Л.Л.  Гайдученко аңдық 
стиль сюжеті мен одан ертерек дәуірлердің құрбандық 
инсталляцияларының арасында ұқсастықты байқайды. 
Мақалада К.А.  Акишевтің фотоларында берілген Есік 
қорғанынан шыққан алтын бас киімнің жапсырмала-
ры мен Степное VII (Челябинск обл) қорымының 33 
шұңқырынан қазылған үлкен құрбандық инсталля-
циясы салыстырылады. Құрбандыққа шалынған 12 
жануардың ішінде үш сиыр қаңқасының үстіңгі және 
астыңғы бөліктері омыртқа тұсынан 180°-қа бұрылып 
қойылған. Алтын адамның бас киіміндегі жыртқыштың 
үш стадиядағы бейнесі бар: біріншісінде жыртқыш 
дұрыс қалыпта құйрығын қысып алған, екіншісін-
де – алдыңғы аяқтарымен тауға тіреліп тұр, артқы 
аяқтары 180°-қа бұрылып тұр, үшінші бейнесінде 
жыртқыштың қанаттары пайда болып, Аспан Әлемінде 
орналасқан. Сонда жыртқыш біздің Әлем, өтпелі Әлем 
және Жоғары Әлемді бейнелейді. Л.Л.  Гайдученко 
«бұралған жыртқыш» сюжетінде қанды құрбандықтың 
бейнесі көрсетілген болуы керек дейді. Ал бейненің өзі 
біздің Әлемнен Жоғары Әлемге өтетін өткелді білдіруі 
мүмкін.

Л.Л.  Гайдученко сонымен қатар эксперименталды 
археологиямен де айналысты. Ол В.Н. Логвинмен бір-
ге ежелгі тайпалардың металлургиялық мүмкіндіктерін 
анықтау үшін Алтын Қазған кен орнында 1989 ж. 
тәжірибе жүргізді. [Гайдученко, Логвин 1996]. Далалық 
тәжірибенің мақсаты тек қана жергілікті материал-

дарды пайдалана отырып ең қарапайым әдіспен мыс 
балқыту болды. Әр түрлі сападағы кенді пайдаланып 
үш тәжірибе жүргізді және желдің есуі де әр түрлі бол-
ды. Пеш конструкциясында қатты жел кезінде темпера-
тура 1400° дейін жетті. Нәтижесінде ғалымдар сапалы 
кен мен қатты жел болса жақсы металл құймасын алуға 
болатындығына көз жеткізді.

Л.Л.  Гайдученконың Қазақстан археологиясы-
на қосқан үлесі зор. Ол Орал-Қазақстан даласының 
археологиялық зерттелуінің өзекті мәселелерін көтерді. 
Палеоэкология, археозоология, мал шаруашылығы, 
доместикация, мәдени-шаруашылықтың, ежел-
гі технологиялардың дамуы бойынша зерттеулерін 
отандық тарихтың ежелгі кезеңінің негізін қалаушы 
еңбектерге жатқызуға болады. Ұсынылған мақалада 
ғалымның Қазақстан даласына қатысты біршама 
зерттеулері берілді. Жалпы оның еңбектерінің барлығы 
дерлік Қазақстан тарихына, археологиясына қатысты 
деуге болады, өйткені зерттеу жұмыстары жүргізілген 
Челябинск облысы, Құлынды даласы, Алтай өңірі 
шекаралас территориялар және табиғи ресурстары 
бойынша қазақ даласына жақын аймақтар.

Леонид Леонидович – шәкірттерінің, әріптестерінің 
естелегі бойынша жан-жақты, қайырымды, жаңа білім-
ге, табиғатқа, өлке тарихына, жақсылыққа құштар адам 
болған. Өмірінің соңғы жылдарын Чесме ауылында 
жастарды тәрбиелеуге, ауылды көркейтуге, жергілік-
ті музей қорын толықтыруға арнады. 2022 ж. 18 нау-
рызы күні Чесме тарихи-өлкетану музейінде ғалымды 
еске алу іс-шарасы өткізілді [Чесменский музей 2022]. 
Ғалымның аты, жарқын бейнесі өлке тарихымен бірге 
мәңгілік жасайды.

Әдебиет
Гайдученко Л.Л. Новая верхнепалеолитическая сто-

янка на Иртыше // Проблемы археологии и этнографии 
Сибири: тез. докл. к регион. конф. (г. Иркутск, 5–9 апре-
ля 1982 г.) / Отв. ред. Медведев Г.И. – Иркутск: Иркут. 
ун-т, 1982. – С. 26-27.

Гайдученко Л.Л. О перспективе сохранения стра-
тотипического разреза павлодарской свиты «Гусиный 
перелет» // Оледенения и палеоклиматы Сибири в 
плейстоцене: СО.науч. тр./ АН СССР, Сиб.отд-ние, Ин-т 
геологии и геофизики. / Отв.ред Архипов С.А. – Новоси-
бирск: Изд. ИГиГ, 1983. – С. 141-142.

Гайдученко Л.Л. Позвоночные, палеоландшафты и 
палеоклиматы неогена Павлодарского Прииртышья: ав-
тореф. дис. … канд. геол.-мин. наук. – Новосибирск: ИГГ 
СО РАН, 1986. – 17 с.

Гайдученко Л.Л. Основа и ранние этапы доместика-
ции лошади в Казахстане // Проблемы древней истории 

Северного Прикаспия. Тезисы докладов конференции 
(17-21 мая 1990 г.)./ Отв. ред. Мерперт Н.Я. – Куйбышев: 
КГПИ, 1990. – С. 80-81.

Гайдученко Л.Л. Домашняя лошадь и крупный рога-
тый скот поселения Кожай - 1 // Калиева С.С. Поселе-
ние Кожай–1. – Алматы: ИА им. А. Маргулана, 1998. – С. 
234-254.

Гайдученко Л.Л. Композитная пища и освоение 
пищевых ресурсов населением урало-казахстанских 
степей в эпоху неолита - бронзы // Археологический 
источник и моделирование древних технологий / Спец-
природный-ландшафтный и историко-археологический 
центр «Аркаим», ин-т истории и археологии УО РАН. – 
Челябинск: б.и., 2000. – С. 150-168.

Гайдученко Л.Л. Новый источник получения массо-
вой информации об особенностях питания населения 
древности // Древняя керамика: проблемы и перспекти-



28

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

вы комплексного подхода. М-лы Круг. стола (29 января 
2003 г.) / Отв. ред. Зданович Д.Г. – Челябинск: Южно-
Ураль. кн. изд-во, 2003. – С. 71-76.

Гайдученко Л.Л. Археологические параллели похо-
ронному гимну Ригведы в Южном Зауралье // Вестник 
Челябинского государственного университета – 2003а – 
№ 1 (2). – Востоковедение. Евразийство. Геополитика 
– Челябинск: Издательство Челябинского государствен-
ного университета. – С.69-86.

Гайдученко Л.Л. О возможности распространения 
лошади Пржевальского на территории Северного Ка-
захстана в начале голоцена // Динамика современ-
ных экосистем в голоцене. Материалы Российской 
научной конференции 2-3 февраля 2006/Отв. ред.                                       
Савинецкий А.Б.– М.: Т-во научных изданий КМК, 2006. 
– С. 231-236.

Гайдученко Л.Л. Домашняя лошадь в неолите Казах-
стана // Маргулановские чтения – 2009: Мат. междунар. 
науч. конф.(22-25 апреля 2009). Отв. ред. Ашимов У.Б. 
– Петропавловск: СКГУ им. М. Козыбаева, 2009. – Т. I. – 
С. 27-30.

Гайдученко Л.Л. Перекрученный зверь: в поисках 
истоков сюжета. // Этнические взаимодействия на 
Южном Урале . Сбор. науч. труд.: м-лы IV регион. ( с 
междунар. участ.) научн-практ. конф. (20-23 октяря 2009 
г.) / Отв. ред. Таиров А.Д., Иванова Н.О. — Челябинск: 
Южноуральский государственный университет, 2009а. – 
С. 94-98.

Гайдученко Л.Л. Лошадь в погребальных памятниках 
эпохи раннего металла из степной зоны Казахстана 
и Южного Зауралья // Маргулановские чтения – 
2011. Материалы международной археологической 
конференции. Астана, 20-22 апреля 2011 г./ Гл. ред. 
Хабдулина М.К. – Астана: ЕНУ им. Л.Н. Гумилева, 2011. 
– С. 52-54.

Гайдученко Л.Л. Жертвенный комплекс ямы № 5 
могильника Бестамак // Археология Казахстана в эпоху 
независимости: итоги, перспективы: материалы между-
народной научной конференции, посвященной 20-ле-
тию Независимости Республики Казахстан и 20-летию 
Института археологии им.А.Х. Маргулана КН МОН РК 
(12-15 декабря 2011 ) /Гл. ред. Байтанаев Б.А., Отв. ред. 
Бейсенов А.З. – Алматы: ИА им. А.Х. Маргулана, 2011а. 
– Т. 1. – С. 341-348.

Гайдученко Л.Л. Особенности сложения жертвен-
ного комплекса ямы № 170 могильника Бестамак //
Археология Казахстана в эпоху независимости: итоги, 
перспективы: материалы международной научной кон-
ференции, посвященной 20-летию Независимости Рес
публики Казахстан и 20-летию Института археологии 
им. А.Х. Маргулана КН МОН РК(12-15 декабря 2011) /Гл. 

ред. Байтанаев Б.А., Отв. ред. Бейсенов А.З.. – Алматы: 
Институт археологии им. А.Х. Маргулана, 2011б. – Т. 1. 
– С. 360-365.

Гайдученко Л.Л. Остеологический комплекс поселе-
ния Токсанбай // Труды филиала Института археологии 
им. А.Х. Маргулана в г. Астана.Научный ред. Онгар А. 
- Астана: Издательская группа филиала института ар-
хеологии им А.Х. Маргулана в г. Астана, 2012. Т. 1. С. 
160-170.

Гайдученко Л.Л., Мерц В.К. Остеологический 
комплекс поселения Борлы // Маргулановские чте-
ния – 2012: м-лы ежегодной науч.- практ. конф./ ред.                                 
Зайберт В.Ф. – Астана: Филиал Института археологии 
им. А.Х. Маргулана в г. Астана, 2012а. – С. 27-29.

Гайдученко Л.Л. Древнейшие формы крупного ро-
гатого скота Урало-Казахстанских степей // Этнические 
взаимодействия на Южном Урале: сб.науч.тр. / отв.ред.: 
А.Д. Таиров, Н.О. Иванова – Челябинск: «Рифей», 2013. 
– С. 261-268.

Гайдученко Л.Л. Зубр, тур, крупный рогатый скот 
в голоцене Казахстана и интерпретация наскальных 
изображений // Труды филиала Института археологии                     
им. А.Х. Маргулана в г. Астана. Т. II. / науч.ред.: А. Онгар 
–  Астана: Филиал Института археологии им. А.Х. Мар-
гулана в г. Астана, 2013а. – С. 195-212.

Гайдученко Л.Л. Остеологические материалы 
стоянки Токтаул (предварительное сообщение) //                                   
Артюхова О.А., Курманкулов Ж., Ермолаева А.С., Ер-
жанова А.Е. Комплексное изучение памятников в урочи-
ще Талдысай. – Алматы: Институт археологии им. А.Х. 
Маргулана, 2013. – С. 83-89.

Гайдученко Л.Л. Семь тысячелетий истории казах-
ской лошади / Л. Л. Гайдученко // Всадники Великой сте-
пи: традиции и новации : тр. филиала Ин-та археологии 
им. А. Х. Маргулана в г. Астана. – Т. 4. / Науч.ред.: А. Он-
гар – Астана: Издат. группа Филиал Институт археоло-
гии им. А. Х. Маргулана в г. Астана, 2014. – С. 300–310.

Гайдученко Л.Л. Время появления и особенности 
древнейшего степного животноводства в Казахстане 
// Диалог культур Евразии в археологии Казахстана / 
Сборник научных статей, посвященный 90-летию со дня 
рождения выдающегося археолога К.А. Акишева. / Гл. 
ред.: Садыков Т.С., отв. ред.: Хабдулина М.К. – Астана: 
издат. «Сарыарка», 2014а. – С. 211-214

Гайдученко Л.Л. Особенности гендерных погребе-
ний эпохи бронзы степного Казахстана и их отражение в 
похоронных гимнах Ригведы. // Культурно-исторические 
процессы в Казахских степях в древности и средневеко-
вье: традиции и инновации. / Труды филиала Института 
археологии им. А.Х. Маргулана в г Астана. Том III / науч. 
ред.: Д.А. Байтлеу. - Астана: Филиал Института археоло-
гии им. А.Х. Маргулана, 2014б.— С. 84-97.



29

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Л. Л. Гайдученко. Время появления, особенности 
формирования причины устойчивости морфотипа ка-
захской лошади // Этнические взаимодействия на Юж-
ном Урале : материалы VI Всерос. науч. конф. (28 сен-
тября – 2 октября 2015) / ред. кол.: В. И. Богдановский 
(предс.) и др., Отв. ред. А.Д. Таиров. — Челябинск: Че-
лябинский госуд. краеведческий музей, 2015. С. 17-20.

Гайдученко Л.Л. Пищевые пригары из жертвенных 
сосудов из кургана Халвай III // Шевнина И., Логвин А. 
Могильник эпохи бронзы Халвай ІІІ в Северном Казах-
стане. Материалы и исследования по археологии Ка-
захстана. Т. VII. Астана: Филиал Института археологии                  
им. А.Х. Маргулана в г. Астана, 2015а. С. 244.

Гайдученко Л.Л. Пищевые пригары из керамических 
сосудов поселения эпохи бронзы Конезавод I // Древний 
Тургай и Великая Степь: сб. науч. ст., посвящ. 70-летне-
му юбилею В.Н. Логвина. / Отв. ред.: А. Бейсенов - Кос-
танай–Алматы: Институт археологии им. А.Х Маргула-
на, 2015б. С. 184-185.

Гайдученко Л.Л. Остатки кровавых жертвоприно-
шений из кургана Халвай III // Шевнина И., Логвин А. 
Могильник эпохи бронзы Халвай ІІІ в Северном Казахс-
тане. Материалы и исследования по археологии Казах-
стана. Т. VII. / отв. ред. З. Самашев - Астана: Филиал 
Института археологии им. А.Х. Маргулана в г. Астана, 
2015в. С. 198-207.

Гайдученко Л.Л. Остеологические остатки из кургана 
6 могильника Таксай 1 // Вопросы истории и археологии 
Западного Казахстана. 2015г. № 2. С. 210-217.

Гайдученко Л.Л., Ломан В.Г. Фаунистический ком-
плекс поселения Донгал в Центральном Казахстане // 
Археология Западной Сибири и Алтая: опыт междис-
циплинарных исследований. Сб. ст., посвящ. 70-летию 
профессора Ю.Ф. Кирюшина / под ред. А. А. Тишкина. 
- Барнаул: Изд-во Алт. ун-та, 2015д. С. 200-204.

Гайдученко Л.Л. Археобиологические остатки из рас-
копок поселения эпохи бронзы Конезавод I в Среднем 
Притоболье // Древний Тургай и Великая Степь: часть 
и целое. Сб. науч. ст., посвящ. 70-летнему юбилею                  
В.Н. Логвина / Отв. ред. А.З. Бейсенов. Костанай–Алма-
ты: Институт археологии им. А.Х. Маргулана, 2015е. С. 
167-183.

Гайдученко Л.Л. Археозоологические материалы из 
раскопок Кумкешу 1 // Калиева С.С., Логвин В.Н. По-
селение Кумкешу 1 – эталонный памятник терсекской 
культуры. Материалы и исследования по археологии 
Казахстана. Т. IX. / под общей редакцией З. Самашева 
- Астана: Казахский научно-исследовательский институт 
культуры, 2017. С. 282-301.

Гайдученко Л.Л., Жегалло В.И., Зажигин В.С. Павло-
дарское местонахождение гиппарионовой фауны «Гуси-

ный перелет»// Бюлл. МОИП. Отд. Геол т.53, вып. 4. М.: 
МГУ им. М.В. Ломаносова Издательский дом, 1978.. С. 
147.

Гайдученко Л.Л., Зайберт В.Ф., Косинцев П.А., Пла-
стеева Н.А. Лошади ботайской и терсекской археологи-
ческих культур // Этнические взаимодействия на Южном 
Урале: сб. науч. тр. / отв. ред.: А.Д. Таиров, Н.О. Ивано-
ва - Челябинск: Рифей, 2013. С. 268-270.

Гайдученко Л.Л., Калиева С.С., Логвин В.Н. О хозяй-
стве энеолитического населения Тургайского прогиба // 
Вопросы археологии Центрального и Северного Казахс-
тана: сб. науч. тр. / В.В. Евдокимов (отв. ред.). Караган-
да: Карагандинский гос. ун-т, 1989. С. 27-33.

Гайдученко Л.Л., Таймагамбетов Ж.К. Палеолитиче-
ские местонахождения на оз. Маралды в Северо-Вос-
точном Казахстане // Проблемы археологии и этногра-
фии Сибири. / Тезисы докладов к региональной конфе-
ренции 7-9 апреля 1982. / отв. ред.: Г.И. Медведев – Ир-
кутск: Иркутский ГУ им. А.А. Жданова, 1982. – С. 29-30.

Гайдученко Л.Л., Логвин В.Н. Итоги эксперимента по 
выплавке меди из руды месторождения Алтын-Казган в 
Казахстане на естественном дутье // Новое в археоло-
гии Южного Урала: сборник научных трудов / Отв. ред.: 
С.А. Григорьев – Челябинск: Рифей, 1996. – С. 259-263.

Година А.Я., Гайдученко Л.Л. Новые находки у «Гу-
синого перелета» // Природа / ежемесячный популяр-
ный естественнонаучный журнал № 5 (717) / гл. ред.: 
Н.Г. Басов - М.: Издательство «Наука», 1975. - С. 117

Лошакова Т.Н., Шевнина И.В. Лев Урало-Казахстан-
ских степей...(Памяти Л.Л. Гайдученко) // Археология 
Казахстана №4 (14) / гл. ред. Б. Ә. Байтанаев – Алматы: 
ИА им. А.Х. Маргулана, 2021. С. 182-192.

Логвин В.Н., Калиева С.С., Гайдученко Л.Л. О но-
мадизме в степях Казахстана в III тыс. до н.э. // Маргу-
лановские чтения. Сборник материалов конференции. 
Тезисы. / отв. ред.: К.М. Байпаков – Алма-Ата: б.и. 1989. 
– С. 78-81.

Сейткалиев М.К., Гайдученко Л.Л. Конь в погребени-
ях кочевой элиты Южного Приуралья (по материалам 
кургана 3 могильника Кырык-Оба II) // Сакская культура 
Сарыарки в контексте изучения этносоциокультурных 
процессов Cтепной Евразии. Сборник научных статей, 
посвященный памяти археолога К. А. Акишева. / Отв. 
ред.: А.З. Бейсенов – Алматы: НИЦИА «Бегазы-Тасмо-
ла», 2015. С. 271-274.

Строганова Т. Двенадцать левых челюстей // Жур-
налист Татьяна Строганова. URL: http://stroganova.su/
science/leonid-gajduchenko.html. – (Қаралды: 27.02.2013)

Чесменский музей. Мероприятие посвященное па-
мяти Л.Л. Гайдученко // Чесменский музей: URL: https://
vk.com/chesmamuzey (Қаралды: 18.03.2022)



30

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

В 2021 г. археологической экспедицией под руко-
водством Е.С. Казизова проводились археологические 
исследования аварийного могильника ранних кочевни-
ков Шугыла I, выявленного в ходе обследования тран-
шеи под водопровод. Курганный могильник Шугыла 1 
находится в Наурызбайском районе г. Алматы, южнее 
улицы Сабденова, напротив частной школы-детский 
сад Самай. Объект расположен на ровной местности 
на территории бывшего фруктового сада, в южной ча-
сти территории, предназначенной для жилой застрой-
ки.  Могильник состоит из 4-х курганов, вытянутых це-
почкой с СВ на ЮЗ (рис. 1). 

Курган №1 самый северо-восточный, находится в 
50,6 м северо-восточнее кургана 2. Фиксируемый раз-
мер кургана: диаметр 9 м, высота 0,1 м. 

Курган был выявлен в траншее, до раскопок на-
сыпь визуально на поверхности не фиксировалась. В 
разрезе траншеи было заметно что западная часть 
насыпи кургана и большая часть могильной ямы не со-
хранилась. После прокопки дернового слоя на глубине 
0,22 м от уровня современной дневной поверхности 
расчищена кладка в виде ограды округлой формы. Со-
хранилась лишь восточная часть ограды, сложенная 
из средних и малых размеров речной гальки. Более 
крупные камни уложены по внешнему и внутреннему 
периметру ограды, а мелкие по центру. Размеры кам-
ней составляли от 0,03х0,025 м, до 0,42х0,25 м. Диа-
метр ограды составлял 4,32 м.

КАЗИЗОВ Е.С. 
КАЗИЗОВА А.С.

Казизов Ерлан Сатыбалдиевич, 
Казизова Айша Сибатовна

Институт археологии им. А.Х. Маргулана,
г.Алматы, Казахстан;

kazizov83@mail.ru, aisha_ubaeva@mail.ru

АРХЕОЛОГИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ 
МОГИЛЬНИКА ШУГЫЛА I в г. АЛМАТЫ

В западной части ограды на краю траншеи частич-
но сохранилась могильная яма. Заполнение ямы со-
стояло из мягкого лессового грунта с большим количе-
ством окатанных камней средних и больших размеров. 
Судя по сохранившейся части, могильная яма была 
прямоугольной формы со скругленными углами, длин-
ной стороной ориентирована по оси запад-восток. 

Стенки ямы наклонно опускались вниз, слегка 
уменьшая размеры могилы ко дну. Дно ямы ровное 
без резких перепадов. Сохранившиеся размеры ямы 
составляли: длина по верху 0,72 м, ширина по верху 
1,4 м, длина по низу 0,61 м, ширина по низу 1,28 м,             
глубина от уровня погребенной поверхности 0,82 м 
(рис. 2). Костные останки и артефакты отсутствовали.

Курган №2 находится в 12,6 м северо-восточнее 
кургана 3. Курган округлой формы, насыпь земля-
ная, подвергся антропогенному воздействию в ходе 
распашки. На поверхности визуально практически не 
фиксировался. Был обнаружен в ходе обследования 
стенки траншеи, где на глубине 0,7 м от уровня совре-
менной дневной поверхности зафиксировано две мо-
гилы. Размер кургана: диаметр 8 м, высота 0,1 м.

Могила №1 находилась в западной части кургана, 
большая часть разрушена траншеей. Заполнение ямы 
состояло из однородного мягкого лессового грунта. 
Судя по сохранившейся части, могила была прямоу-
гольной формы со скругленными углами, ориентиро-
вана длинными сторонами по оси СЗ-ЮВ. Размеры 

Аннотация. В статье вводятся в научный оборот материалы раскопок могильника Шугыла I, расположенный 
в черте г. Алматы. На могильнике в 2021 г. проведены аварийные исследования, раскопано 4 кургана. Курганы по 
факту представляют собой ограды подквадратной формы в центре которых располагалось по одной могильной 
яме прямоугольной формы длинной стороной ориентированные с ЮЗ на СВ. В курганах №1, 3 могилы были в 
виде обычных ям, а в кургане №4 с подбоем. Могильник относится к переходному периоду от сакской культуры к 
уйсуньской культуре и датировать рубежом III-II вв. до н.э.

Ключевые слова: Могильник, курганы, керамика, сакская культура, уйсуньская культура.

© Казизов Е.С. Казизова А.С. 
Исследование финансировалось Комитетом науки МОН РК (ПЦФ № OR11465466)



31

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Рис. 1. Ситуационная схема расположения 
курганов на ортофотоплане



32

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Рис. 2. План кургана №1,2



33

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Рис. 3. План кургана №3,4



34

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

сохранившейся части ямы составляли: длина 1,23 м, 
ширина 1,16 м, глубина от материка 0,67 м. На дне мо-
гильной ямы расчищен скелет крупного рогатого скота, 
лежавшего на правом боку с подогнутыми ногами, го-
ловой ориентированный в северном направлении. Из-
за разрушений, связанных с прокопкой траншеи боль-
шая часть скелета была утеряна. 

При расчистке заполнения могильной ямы найдены 
два мелких фрагмента красноглиняной керамической 
посуды уйсуньского облика.

Могила №2 находилась в восточной части кургана 
и практически полностью разрушена траншеей. Судя 
по сохранившейся части могильная яма была прямоу-
гольной формы со скругленными углами, длинной сто-
роной ориентирована по оси СЗ-ЮВ. Сохранившиеся 
размеры ямы составляли: длина 0,21 м, ширина 0,81 
м, глубина от материка 0,6 м (рис. 2). На дне ямы кост-
ных останков и артефактов не зафиксировано. 

До расчистки могильной ямы из ее западной стенки 
выпало несколько костей нижних конечностей крупно-
го рогатого скота. Исходя из чего можно предположить, 
что в могиле №2 было захоронение подобное могиле 
№1. 

Курган №3 находится в 112,3 м северо-западнее 
кургана 4. Визуально на поверхности не фиксировал-
ся, был обнаружен в разрезе траншеи где четко была 
видна каменная кладка. Размер кургана: диаметр 9 м, 
высота 0,1 м. 

На глубине 0,4 м от уровня современной дневной 
поверхности расчищена кладка в виде ограды подк-
вадратной формы ориентированная сторонами с СЗ 
на ЮВ. Восточная стенка ограды частично разрушена 
траншеей. 

Ограда сложена из мелких и средних размеров реч-
ной гальки на высоту двух рядов. Крупные камни уло-
жены по внешнему и внутреннему краю, а центральная 
часть ограды сложена из мелких камней. Размеры кам-
ней составляли от 0,04х0,08 м до 0,31х0,37 м. Размеры 
ограды составляли 7х7 м, высота 0,2 м. Ширина стен 
ограды доходили до 1,5 м. Западная часть ограды не 
вошла в раскоп.

В центре первой ограды находилась вторая огра-
да прямоугольной формы, ориентированная длинной 
стороной по оси ЮЗ-СВ. Ограда сложена из мелких и 
средних размеров речной гальки на высоту двух ря-
дов. Размеры камней составляли от 0,06х0,08 м до                          
0,27х0,3 м. Ширина стен ограды составляли 0,95 м, 
высота 0,2 м. В центре второй ограды располагалась 
могильная яма прямоугольной формы со скругленны-

ми углами, длинными сторонами ориентированная по 
оси ЮЗ-СВ.

В центре второй ограды находилась могильная яма 
прямоугольной формы, длинными сторонами ориен-
тированная с ЮЗ на СВ. Размеры ямы по верху сос
тавляли: длина 2,34 м, ширина в юго-западной части                                                                               
1,51 м, в центре 1,8 м и в северо-восточной части                                      
1,15 м. Заполнение ямы состояло из мягкого лессо-
вого грунта с большим количеством окатанных кам-
ней средних и больших размеров. На глубине 1 м от 
уровня материкового грунта вдоль южной стенки ямы 
находилась ступенька шириной 0,72 м. Ко дну разме-
ры ямы составляли: длина 2,1 м, ширина 1,32 м. При 
расчистке заполнения могильной ямы в большом коли-
честве найдены разбитые кости человеческого скелета                  
(рис. 3). Артефакты не обнаружены.

Курган №4 находится в 12 м северо-восточнее кур-
ган 2. Визуально на поверхности не фиксировался, 
был обнаружен в разрезе траншеи где четко была вид-
на каменная кладка. Размер кургана: диаметр 5,4 м, 
высота 0,1 м.

На глубине 0,45 м от уровня современной дневной 
поверхности расчищена кладка в виде ограды подк-
вадратной формы ориентированная сторонами с СЗ 
на ЮВ. Восточная стенка ограды частично разрушена 
траншеей. 

Ограда сложена из мелких и средних размеров реч-
ной гальки на высоту двух рядов. Крупные камни уло-
жены по внешнему и внутреннему краю, а центральная 
часть ограды сложена из мелких камней. Размеры кам-
ней составляли от 0,03х0,06 м до 0,38х0,51 м. Разме-
ры ограды составляли 5,5х5,5 м, высота 0,2 м. Ширина 
стен ограды доходили до 1,5 м. Западная часть ограды 
не вошла в раскоп.

В центре ограды располагалась могильная яма 
прямоугольной формы со скругленными углами, длин-
ными сторонами ориентированная по оси ЮЗ-СВ. Юж-
ная стенка ямы была разрушена грабительским лазом 
увеличивая ее размер. Заполнение ямы состояло из 
мягкого лессового грунта с большим количеством ока-
танных камней средних и больших размеров.

Размеры ямы по верху составляли: длина 2,51 м, 
ширина в юго-западной части 1,85 м, в северо-восточ-
ной части 1,3 м. Ко дну размеры ямы составляли: дли-
на 2,51 м, ширина 0,95 м. У дна в северной стенке ямы 
располагался подбой, высотой 0,32 м, шириной 0,26 м.

На дне подбоя лежал скелет взрослого человека, 
уложенный на спине, головой ориентированный на за-
пад. Руки вытянуты вдоль тела, часть костей рук и ног 



35

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Литература
Акишев К.А., Кушаев Г.А. Древняя культура саков и 

усуней долины реки Или. – Алма-Ата: Изд-во АН КазС-
СР, 1963. – 298 с.

Иванов С.С.К проблеме культурного разрыва на ру-
беже сакского и усуньского периодов в Притяньшанье 
// Stratum plus: Archaeology and Cultural Anthropology. – 
2016. – №  3. – С 67–87.

не сохранилась, кости ребер и позвонков потревожены 
(рис. 3).

При расчистке заполнения могильной ямы в боль-
шом количестве найдены фрагменты керамических 
сосудов и один фрагмент глиняного алтаря. Исходя 
из зафиксированной ситуации можно утверждать, что 
данное захоронение подверглось разграблению или 
ритуальному осквернение еще в древности. 

Исследованные курганы 1, 3, 4 характеризуют-
ся единообразными надмогильными конструкциями. 
Курганы по факту представляют собой ограды подк-
вадратной формы в центре которых располагалось по 
одной могильной яме прямоугольной формы длинной 
стороной ориентированные с ЮЗ на СВ. В курганах 
№1, 3 могилы были в виде обычных ям, а в кургане №4 
с подбоем. 

Курган №2 из-за отсутствия каменных конструкций 
нами условно интерпретирован как земляной. Две мо-
гилы с захоронением скелетов КРС ранее в сакский 
и уйсуньские периоды на территории Семиречья нам 

не известны. Только близость к остальным курганам 
и нахождение на костях КРС нескольких фрагментов 
керамики идентичные найденным в кургане №3 позво-
ляет нам отнести захоронение в кургане №2 тому же 
времени.

Планиграфия курганов и погребальный обряд нахо-
дят аналогии в могильниках долины р. Или таких как 
Утеген I, II, Тайгак I, Кзылаул II, Калкан I, Алтын-Эмель 
I, III, IV относятся к уйсуньской культуре и датируются 
рубежом I в до н.э.- I в.н.э. [Акишев 1963: 182-208]. 

 Однако в последнее время некоторые исследова-
тели погребения с подбоем в северной стенке входной 
ямы предлагают относить к сакской культуре и дати-
ровать VI-II вв. до н.э. [Иванов 2016, с. 67-87; Иванов 
2018, с. 11-23]. 

Исходя из имеющегося материала, мы предлагаем 
могильник Шугыла I отнести к переходному периоду от 
сакской культуры к уйсуньской культуре и датировать 
рубежом III-II вв. до н.э.

Иванов С.С. Культура саков Притяньшанья: совре-
менное состояние и важнейшие проблемы исследова-
ния // Scripta antiqua. Вопросы древней истории, фило-
логии, искусства и материальной культуры. Альманах. 
– М.: Собрание, 2018. – Т. 7. – С. 11–23.



36

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Кешенді тарихи-археологиялық зерттеу жұмыста
рының қорытындысына сәйкес Қазақстан территория-
сы Еуразияның ежелгі және ортағасырлық тарихында 
айтарлықтай маңызды орын алған  аумақтың бірі бол
ғаны белгілі. Орта Азияны зерттеген ғалымдар ор
тағасырлық Жетісу аймағын көшпелі және отырықшы 
шаруашылықпен айналысатын тайпалардың мәде
ниеттері бір арнаға тоғысқан, әрі өзара жақын қарым-
қатынастармен көзге түскен аумақ ретінде таныған. 
Жетісу – қала мәдениеті мен ежелгі керуен жолда-
рына қатысы бар жер-су атауларын сақтап қалған 
Қазақстанның ірі мәдени-тарихи өлкесі. 

Зерттеулер нәтижесінде тарихи және археология
лық жағрапияның бірқатар өзекті мәселелерінің 
басы ашылып, бұл аймақта ерекше өркениеттің 
дамығандығы айқындалды. Өлкеде қала мен дала, ауыл 
шаруашылығы саяси, шаруашылық-экономикалық 
және мәдени тұрғыда сабақтасып өркендеді.

Қазақстанның ортағасырлық қалалары бір жарым 
ғасырдан астам уақыт бойы зерттеліп келеді. Алғашқы 
деректер қытай елшіліктері мен саяхатшыларының жаз-
баларында, кейіннен орыс зерттеушілері мен әскери 
қызметкерлерінің күнделіктерінде кездеседі. Кәсіби 
түрде жүргізілген зерттеулер 1895 жылы Ташкентте 
құрылған Түркістандағы археология әуесқойларының 
үйірмесінің қызметімен байланысты болды. Аталған 
үйірме Орта Азия мен Қазақстан аумағындағы ежелгі 
және орта ғасырлар кезеңіндегі ескерткіштерді зертте-
умен, суретке түсіру, тізімге алу және мүмкіндігінше 
қорғау мәселелерімен айналысты. 

ТӨЛЕГЕНОВ А.К.

Төлегенов Абылай Көпбергенұлы
Ә.Х. Марғұлан ат.Археология институты,

Алматы қ., Қазақстан;
Л.Н. Гумилёв атындағы Еуразия ұлттық университеті,

Нұр-Сұлтан, Қазақстан;
abylai_24_12_94@mail.ru

ЖЕТІСУ АЙМАҒЫНДАҒЫ ОРТАҒАСЫРЛЫҚ ҚАЛАЛАРДЫҢ 
ТАРИХИ-АРХЕОЛОГИЯЛЫҚ ТҰРҒЫДАН ЗЕРТТЕЛУ ТАРИХЫ

Кеңестік және тәуелсіздік жылдарында жүргізілген 
зерттеулер өзінің ауқымдылығымен, зерттеу әдістері
нің дамығандығымен ерекшеленді. Олардың қата
рында Ә.Х. Марғұлан, К.М. Байпақов, М.Е. Елеуов, 
А.Ә. Нұржанов, Д. Талеев, Е.Ш. Ақымбек, Т.В. Са-
вельева т.б. ғалымдар бар. Түркі дәуірінен бастап 
қалыптасқан ортағасырлық қалалар бүгінде археолог, 
тарихшы, этнограф, және географтардың зерттеу ны-
санына айналып, ел үшін құнды мәліметтер табуда. 
Әрбір қала өзінің орналасқан жеріне, аймағына қарай 
саяси-экономикалық, рухани-мәдени орталықтың негізі 
болғаны аян.

Қалалардың қалыптасу тарихына тоқталатын бол
сақ, солтүстік-шығыс Жетісуда VII ғ. аяғы – IХ ғасырда 
басталып, бұл үдеріс Х ғ. – ХІІІ ғ. басында қарқынды 
жүрді. Осы уақытта қалалар ірі экономикалық, саяси 
және мәдени орталыққа айналды.

Жер жәннаты деп есептелетін өлкені тереңірек 
зерттеген Р. Аболиннің ғылыми зерттеулері бойынша 
Жетісу Шу-Балқаш бассейндерін қамтиды, оның теңіз 
деңгейінен орташа биіктігі 300-400 м, біршама төмен 
жері – Шу сағасы. Іле өзенінің оңтүстігінен Іле Алата-
уы басталады. Шу өзенінің оң жағасы мен Іле өзенінің 
төменгі ағысын жиектеген құм аралығының батыс жағы, 
жекелеген бөліктері Құлжабасы, Хантау, Қозыбасы де-
ген атауларға ие Шу-Іле тауы деп аталады. Оларда 
көлікке ыңғайлы көптеген асулар бар. Қордай асуы 
арқылы Іле мен Шу өңірлерін жалғастырып жатқан жол 
өтеді. Тағы бір жол Қастек асуы арқылы Іле өңірін Ыстық 

Аннотация. Мақалада Жетісу аймағындағы ортағасырлық қалалардың тарихи-археологиялық тұрғыдан зертте-
лу тарихы баяндалады. Іле аңғарындағы археологиялық зерттеулер нəтижесінде ортағасырлық Қазақстанның 
қалалық жəне отырықшылық мəдениеттің тағы бір маңызды аймағы ашылып, сипатталып отыр. Жетісу – қала 
мəдениеті мен ежелгі керуен жолдарына қатысы бар жер-су атауларын сақтап қалған Қазақстанның ірі мəдени-
тарихи өлкесі. Зерттеулер нəтижесінде тарихи жəне археологиялық жағрапияның бірқатар өзекті мəселелерінің 
басы ашылып, бұл аймақта ерекше өркениеттің дамығандығы айқындалды. Мақалада осы мәселе төңірегіндегі 
зерттеуші-археологтардың еңбектеріне тарихнамалық тұрғыдан талдау жасалады. 

Түйін сөздер: Жетісу, өркениет, қала мəдениеті, Талғар, ортағасыр, Қастек, Қаялық, керуен жолдар.

© Төлегенов А.К. 
Зерттеуді ҚР БҒМ Ғылым комитеті қаржыландырған (БНҚ № OR11465466)



37

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

көл қазаншұңқыры және Шу өңірімен жалғастырады 
[Нуржанов 2013: 20].

Ортағасырлық отырықшы және қалалық мәдениет
тің ескерткіштерінің зерттелу тарихы екі кезең бойынша 
қарастырылады: 1917 жылға дейін және 1920 жылдан 
қазіргі уақытқа дейін. Бұлардың әрқайсысын өз кезегін-
де, археологиялық қызметті ұйымдастыру, зерттеудің, 
қазбалардың әдісі мен түрлері, негізгі мәселелерді 
шешу сияқты ерекшеліктеріне байланысты бірнеше 
кезеңдерге бөлінеді [Савельева 1976: 48]. 

Шоқан Уалиханов 1856 және 1857 жылдары Іле 
өлкесіне жасаған  саяхатының ғылыми нәтижелерін 
«Ыстықкөлге сапар» және «Қырғыздар туралы жазба-
лар» деген еңбектерінде жариялады [Маргулан 1958: 
280]. Шоқан Уалиханов ертедегі мәдениеттің ескер-
ткіштері – қорғандарға, қалалардың қирандыларына, 
ирригациялық құрылымның іздеріне баса назар аудар-
ды. Оның ескерткіштерге берген бағасы, өлкенің тари-
хи дамуына қатысы туралы деректері ғылым үшін баға 
жетпес қазына. Ғалымның назар аударып, белгілеп 
кеткен кездері қазіргі археологиялық зерттеудің арнайы 
бағыты болды. Ал ежелгі және ортағасырлық қалалар 
мен қоныстардың орнын анықтау туралы сұрақтары 
қазіргі күннің басты мәселесі болып отыр. Зерттеушінің 
ерекше атап көрсеткен ескерткіштерінің бірі Шелек 
өзенінің жағасында орналасқан ортағасырлық қала 
болып табылады. Шоқан Уәлиханов оған «қорған» де-
ген атау берген («қамал» мағынасында). Ол қаладан 
табылған қыш ыдыстардың қалдығы, маржан мен ме-
руерттен жасалған моншақтардың табылғандығы тура-
лы жазып қалдырды. 

1980 жылдары ортағасырлық Шелек қаласында 
археологиялық қазба жұмыстары жүргізілді. Шелек 
қаласы – Іле алқабындағы ең ірі қалалардың қатарына 
жатады. Төртбұрышты пішінді қоныс биіктігі 3-3,5 м 
қамалмен қоршалған, қамалдың солтүстік-шығыс жағы 
480 м, солтүстік-батыс жағы 720 м, оңтүстік-шығыс жағы 
630 м, оңтүстік-батыс жағы 680 м. құрайды. Қаланың 
бұрыштарында дөңгелек жауынгерлік мұнаралар 
орналасқан. Мұнаралар қабырғалардың периметрі 
бойынша, бір-бірінен 25-30 м қашықтықта орналасқан. 
Елді-мекеннің бір кіреберіс қақпасы бар [Зиняков, Са-
вельева 2020: 26].

Шоқан Уалиханов Талғар өзенінің бойында орна
ласқан жергілікті тұрғындар «Рүстем қорғаны» деп атап 
кеткен, тағы бір ескерткіш туралы мәлімет қалдырды. 
Бұл Іле Алатауының баурайында орналасқан Талғар 
қаласының бір атауы.  Талғар қаласында 1955 жыл-
дан бастап Қазақ Педагогикалық Институтының 
(қазіргі Абай атындағы Қазақ ұлттық педагогикалық 
университеті) тарихшылары археологиялық зерттеу 
жұмыстарын жүргізіп келеді. 

Шеңгелді де алғаш рет Шоқан Уалихановтың зерт
теулерінде аталады. Қала аумағында суландыру жүйе
сінің болғандығын дәлелдейтін қыш су құбырлары  
кездескен. Кейінгі зерттеулер нәтижесінде қаланың 
баламалануы мәселесі бойынша ортағасырлық жы-
лнамаларда кездесетін Екі Оғыз (Эквиус) қаласымен 
байланыстырып жүр [Маргулан 1950: 60]. 

Білімі жағынан шығыстанушы болған Н.Н. Пан-
тусов Жетісу өлкесін зерттеуде нәтижелі еңбек етті. 
Н.Н. Пантусов өзінің қызметтік міндетін ғылыммен 
байланыстырды. Оны тарих, археология, нумизматика, 
этнография мен лингвистика мәселелері қызықтырды. 
Н.Н. Пантусов (1849-1909 жж.) Императорлық архео
логиялық комиссиясының өкілі, әрі Түркістан әуесқой 
археологтары үйірмесінің белсенді мүшесі болды. 
Жетісуда болған жылдары Ресей әкімшілігінің ірі шене-
унігі ретінде Н.Н. Пантусов өлкеге көптеген сапарлар 
жасады, жергілікті тұрғындармен және қоныс ауда-
рушылармен араласты, өңірдің көрікті жерлерімен та-
нысты, Түркістан генерал-губернаторының Кеңсесінде 
бар мұрағат материалдарын зерттеді, өзінің ашқан 
жаңалықтары мен байқаулары туралы есептер дайын-
дады, ТКЛА отырыстарында сөз сөйледі, бірқатар 
құнды зерттеулер жариялады [Пантусов 1900: 19].

Н.Н. Пантусов Жетісу жеріне бірнеше рет сапар 
шегіп, өзі көрген ескерткіштерін үнемі күнделігіне 
түсіріп отырған. Алтын-Емел болысына жасаған са-
пары кезінде ол сол аймақта орналасқан қорғандар 
мен тасқа қашалған жазбаларды, суреттер түрінде 
сақталған көптеген ескерткіштерді тапты. Ол Алтын-
Емел аумағында орналасқан Асан тауындағы Байқозы 
шатқалындағы көптеген археологиялық ескерткіштер-
ді тізімге алған [Пантусов 1900: 20]. Н.Н. Пантусов 
Верный бекінісінің орнындағы қаланың қирандысын 
Бабыр сұлтанның «Жазбаларында» айтылатын 
ортағасырлық Алматы қаласымен байланыстырды 
[Пантусов 1884: 20]. Зерттеуші Іле өзенінің жоғарғы 
ағысында Құлжаға жақын орналасқан Мазар елді-ме-
кеніндегі ортағасырлық қала құландысын Алмалық 
қаласымен байланыстырды [Пантусов 1910: 161].                                                
Н.Н. Пантусовтың бұл пікірін көрнекті ғалым В.В. Бар-
тольд қолдаған. 

1884 жылы Г.В. Фишер Іле өзенінің төменгі ағысын 
зерттеу кезінде Балқаш аумағындағы отырықшы 
мәдениеттің іздері туралы деректер келтіріп, онда 
ертедегі ирригациялық жүйе мен қоныстардың қиран
дыларын тапқандығы туралы жазды [Фишер 1884: 3]. 
Жетісудың ортағасырлық тарихы мен археологиясын 
зерттеуде маңызды рөл атқарған В.В. Бартольдтың 
сапары болды. Ол өлкенің ерте кездегі ескерткіштерін 
зерттеп, олардың әрқайсысына анықтама берді. Оның 



38

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

ғылыми жұмысы ортағасырлық Қазақстанның қалалық 
мәдениетін зерттеуде жаңа сапалы бағыттың негізі 
болды. В.В. Бартольдың «1893-1894 жж. Орта Азияға 
ғылыми мақсатпен барған саяхаттың есебі» жаз-
баларынан алынған тарихи деректер, қазіргі күнде 
көшпелі және отырықшы халықтың қарым-қатынасы, 
ортағасырлық қалалардың орналасуы сияқты 
археологиялық зерттеудің бағыттарын анықтайды [Бар-
тольд 1966: 21]. Бұл еңбек Жетісудың ерте кезеңінен 
ортағасырларға дейінгі саяси тарихына толық шолу жа-
сау арқылы өзінің ғылыми маңызын сақтайтын, «Жетісу 
тарихының очеркі» еңбегінде жалғасын табады [Бар-
тольд 1963: 3]. 

Қазақстан археологиясының ірі ғылыми жетістігінің 
бірі ретінде «Қазақстанның археологиялық картасын» 
жарыққа шығару болады. Бұл еңбекте ескерткіштердің 
тізімі келтіріліп, олар картаға түсірілді. 1960 жылға 
дейін ғылымға белгілі болған мерзімі және атауы 
бар ескерткіштер тізімдері толық жазылды. Картада 
Алматы қаласының төңірегінде орналасқан ескер-
ткіштерге үлкен тарау арналды. Карта Қазақстан 
археологиясының дамуы туралы революциядан кей-
інгі кезеңдегі зерттеу жұмыстарын толық қамтыған 
[АКК 1960]. Жинақталған материалдар негізінде                                                                                                                 
К.М. Байпақов Жетісу жеріндегі қалалар мен қоныстарға, 
Іле атырабындағы аймаққа арналған кандидаттық дис-
сертациясын қорғады. Онда қалашықтардың келбеті, 
баламалануы қарастырылып, солтүстік-шығыс және 
оңтүстік-батыс Жетісу ортағасырлық қалаларының 
өзара салыстырмалы байланысы және даму үдерістері 
қарастырылды [Байпаков 1966].

Еліміз тәуелсіздік алған кезеңде археология сала
сының дамуының жаңа белесі 1991 жылы Ә.Х. Марғұ
лан атындағы Археология институтының құрылуы 
болды. Институт құрылған кезеңнен бастап 30 жыл 
ішінде республикадағы археология ғылымын басты 
үйлестіруші ретінде көптеген ғылыми жетістіктерге жет-
ті.

Қазақстандық археологтар одақтас республика-
лар мен алыс және шетел ғалымдарымен байланы-
сты жандандырып, көптеген бірлескен экспедициялар 
ұйымдастырып, археология саласының дамуына көп 
күштерін жұмсады. Археолог К.М. Байпақов жетек-
шілік еткен қазақ-американ экспедициясы қоныстан 
урбанизацияға дейінгі эволюция үдерісін анықтауды 
негізгі мақсатта ұстап, Талғар аймағында сақтардан 
орта ғасырға шейін аралықты қамтыған кезеңде 
зерттеу жұмыстарын жүргізіп, маңызды нәтижелерге 
қол жеткізді. Экспедиция жұмыстарының нәтижелі 
болуы Қазақстан жағынан қатысушы ғалымдардың                     
К.М. Байпақов, Т.В. Савельева, Ф.П. Григорьев,                         

Ю. Пешков, Ә. Манапова, О.В. Кузнецова, Т.В. Трифо-
нова т.б. еңбегінің нәтижесі [Байтанаев 2022]. 

Отырықшы-егіншілік және қалалық мәдениеттің 
қалыптасуының ірі ауданы Іле алқабы болды. VIII 
ғасырдың аяғы аймақтағы қала құрылысы процестерінің 
басталуы болып табылады. Ал қалалардың ең 
қарқынды өсуі ХІІІ ғасырдың басында болды. Іле және 
Жоңғар Алатауының бөктерінде, Талғар, Қаскелең, 
Көксу, Шелек, Қаратал, Лепсі өзендерінің аңғарларында 
ондаған қалалар мен ауылдар пайда болды. Архео-
логтар қазір қалалар деп аталатын бірнеше ондаған 
үлкен және кіші қалалардың қирандыларын анықтады. 
Олардың ішінде 9 ірі сауда және қолөнер орталықтары 
ерекшеленеді. Қазіргі уақытта бұл Талғар, Алматы, 
Сүмбе, Шелек, Ақтам, Дүнген, Сағабиен, Антоновское, 
Көктума қалалары [Байпаков 2009: 62].

Олардың ішіндегі ең ірісі Ащыбұлақ өзенінің 
жағасында орналасқан Антоновское қалашығы. Оның 
ауданы 90 га құрайды. Қалашық сырлы қабырғалармен 
және кең ормен нығайтылған. Мәдени қабаттарды 
стратиграфиялық зерттеу қаланың VIII-ХIV ғасырларда 
болғанын анықтауға мүмкіндік берді [Байпаков 2009: 
175.]. Қаланың құрылымы үш бөліктен тұрады: ци-
тадель, шахристан, рабад. Археологиялық қазба 
жұмыстары нәтижесінде ХІІІ-ХIV ғасырларға жататын 
бай мекен-жай, монша, будда храмы, мешіт, манихей 
храмы, зороастрий кварталы табылды.

Іле аңғарындағы ортағасырлық Талғар қаласын 
археологиялық тұрғыдан зерттеу жұмыстары 60 жылға 
жуық уақытты қамтиды. Зерттеушілер Е.И. Агеева,                
И.И. Копылов, Т.В. Савельева қалаға әртүрлі жыл-
дар ішінде қазба жұмыстарын жүргізіп, нәтижесінде 
материалдық мәдениеттің көптеген жетістіктері табыл-
ды. 

Қаланы қазу барысында ірі қолөнер орталығы 
болғандығын куәландыратын бай материал алын-
ды. Олар: шыны, металл (темірден, болаттан және 
шойыннан жасалған дайын бұйымдар), керамикадан 
жасалған бұйымдар, шойын құймалары, суландыру 
жүйесі мен тұрғын-жайлар табылды. 

Қазіргі зерттеулерге сәйкес Талғар қалашығы Х ғ. 
«Худут ал-Алам»  парсы географиялық шығармасында 
аталған Талғар қаласымен сәйкестендіріледі [Байпақов 
2009, 64-б.].

Археологиялық зерттеулерге сәйкес, Талғар қаласы 
VIII-IX ғасырларда қалыптасып, X-XI ғасырларда 
гүлдену кезеңіне және XIII ғасырдың екінші жартысын-
да құлдырауға ұшырады [Байпаков 2009, 143].

Қазба жұмыстары барысында көптеген моне-
талар табылды. Бұл өз кезегінде қала аумағында                                                                                                            
ХІ-ХІІ ғғ. тиесілі теңге сарайының болғандығын 



39

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

дәлелдейді. Ең маңызды табылымдардың ішінде тасқа, 
қыш бұйымдарға және металлға жазылған ежелгі түркі, 
орхон алфавиті, қытай және араб жазулары табылды. 

2014 жылы елімізде маңызды оқиға – Ұлы Жібек 
жолының бойында орналасқан 8 ортағасырлық қала, 
оның ішінде Талғар қаласы (Талхир қаласы) ЮНЕСКО-
ның бүкіләлемдік мұралар тізіміне «Ұлы Жібек жолы: 
Қытай – Орталық Азия, Тянь-Шань дәлізі» номинация-
сы бойынша енгізілді [Савельева 2015: 225].

Арнабай Әбішұлының жетекшілігімен Жетісу 
археологиялық экспедициясы 2011–2020 жылда-
ры ортағасырлық Қастек қаласына кешенді түрде 
археологиялық қазба жұмыстарын жүргізді. Қазба ба-
рысында қалалық материалдық мәдениеттің үлкен 
бір бөлігі анықталып, суландыру жүйесі, қолөнер 
кәсіпшілігі, оның ішінде құмыра жасау, шыны өндірісі, 
метал өңдеудің осы қалада болғандығын дәлелдеді. 

Қазба жұмыстары кезінде қыш құмыралар, тіс щетка-
сы, шыны бұйымдары және темірден жасалған еңбек 
және қару-жарақ заттары, ат әбзелдері, әшекейлер 
жинақталды [Нуржанов 2015: 99]. Археологиялық қазба 
жұмыстары мен жазбаша деректер негізінде жасалған 
талдаулар нәтижесінде ортағасырлық қалалардың 
ұсақ тауар өндірісінің орталығы болғанын анықтады.

Қорыта келе, Жетісу жеріндегі археологиялық 
зерттеулер аймақтың отырықшы және қалалық 
өркениеттің ошағы болғандығын дәлелдейді. Қазіргі 
кезде Жетісу жерінде Талғар, Қаялық, Қастек, 
Қарамерген, Шеңгелді, Алма-Арасан ортағасырлық 
қалаларында археологиялық зерттеу жұмыстары 
жүргізіліп келе жатыр. Жүргізілген зерттеулер бары-
сында бұл аймақта ерекше өркениеттің дамығандығы, 
дала мен қала арасында, мәдениеттер арасында үлкен 
диалог орнағандығы анықталды. 

Әдебиет
Археологическая карта Казахстана. – Сост.: Е.И. 

Агеева, К.А. Акишев, Г.А. Куев и др. – Алма-Ата: изд-во 
АН КазССР, 1960. – 449 c. 

Байпаков К.М. Средневековые города и поселения 
Семиречья (VI-XII вв.): автореферат. дист канд. – Ал-
ма-Ата, 1966. – 21 с.

Байпаков К.М. Средневековые столицы Жеты-
су. Алматы. Тальхир. Каялык: научное издание / Ред.                   
К.М. Байпаков. 2-е изд. – Алматы: Credo, 2009. – 319 с.  

Байпаков К.М. История Алматы с древнейших вре-
мен до современности: в 2-х т. Т. 2. / Ред. К.М. Байпа-
ков. – Алматы: Credo, 2009. – 420 c.

Байтанаев Б.А. Тәуелсіздік кезеңіндегі Қазақстан 
археологиясы: негізгі қорытындылары мен келешегі // 
Электронды ғылыми журнал «edu.e-history.kz». – № 1 
(29). – 2022. EDU. E-HISTORY. Электрондық журнал. 
URL:  https://edu.e-history.kz/kz/contents/view/868. – 
(Қаралды: 18.02.2022 ж.).

Бартольд В.В. Очерк истории Семиречья // Сочине-
ния. – М.: Наука ГРВЛ, 1963. – Т. ІІ. – 341 с. 

Бартольд В.В. Отчет о поездке в Среднюю Азию с 
научной целью 1893-1894 гг. // Сочинения. – М.: Наука 
ГРВЛ, 1966. – Т. IV. – 365 с. 

Валиханов Чокан. Избранные произведения // Под 
редакцией А.Х. Маргулана. – Алма-Ата: Казгослити-
здат, 1958. – 548 с. 

Маргулан А.Х. Из истории городов  и строительно-
го искусства древнего Казахстана. – Алма-Ата: изд-во               
АН КазССР, 1950. – 579 с. 

Нуржанов А.А. Жетысу-золотая колыбель казахской 
нации // Мысль: Республиканский общественно-поли-
тический журнал. – №10. 2013. – С. 19-23.

Нуржанов А.А. Исследования средневекового го-
родища Кастека // Известия НАН РК. Серия. обще-
ственных и гуманитарных наук. – 2015. – № 6 (298).                                                                                             
– C. 99-109.

Пантусов Н.Н. Фергана по Запискам султана Бабу-
ра [Пер. и прим.] Н.Н. Пантусова. – С-Пб.: тип. В. Бе-
зобразова и К, 1884. – 49 с.

Пантусов Н.Н. Алтын-Эмельская волость // Прото-
колы Туркестанского кружка любителей археологии. – 
Ташкент: ПТКЛА, 1900. – С. 19-20.

Пантусов Н.Н. Город Алмалык и Мазар Туглук-Ти-
мур-хана // Кауфманский сборник. – М.: типо-литогра-
фия т-ва И.Н. Кушнерев и Ко, 1910. – С. 161-188.

Савельева Т.В. К истории археологического изуче-
ние Казахстана (1917-1975) // Известия Ан КазССР: се-
рия общественных наука. – № 1. –  Алма-Ата: Изд.-во 
АН КазССР, 1976. – С. 48-53.

Савельева Т.В. Результаты исследований южного 
рабада средневекового города Тальхира в 2015 г. // 
Изв. НАН РК: сер. общ. наук. – № 6, 2015. – С. 223-235.

Зиняков Н.М., Савельева Т.В. Палеоэкономика 
средневековых городов Илийской долины VIII-XIV вв. 
(по археологическим источникам). – Алматы, 2020. – 
520 с.

Фишер Г.В. Озеро Балхаш и течение р. Или от вы-
селка Илийского до ее устьев // Записки Западно-Си-
бирского отделения русского географического общест-
ва. – 1884. – Т. VI. – С. 3-21.



40

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Впервые городище Иланбалык было упомянуто в 
историческом источнике, составленным королем Кили-
кии Гетумом I, в 1254 г [Гандзакеци 1976: 222-224].

Месторасположение Иланбалыка ученые долго не 
могли определить, предлагалось несколько вариантов 
его локализации. К примеру В. В. Бартольд полагал что 
Иланбалык соответствует городищу Икиогуз (караван-
сарай Шенгельды) [Бартольд 1966: 85], а А. Н. Берн-
штам согласился с тождеством Иланбалыка и Икиогуза 
– Эквиуса, но поместил город на месте городища Дун-
гене в долине р. Коксу, в 15 км. западнее г. Талдыкор-
ган [Бернштам 1948: 83].

В 2014 году на городище Ушарал удалось зафикси-
ровать три монетных клада, которые датируются XIII-
XIV вв. В том же году был обнаружен крупный «кай-
рак», надгробный камень с несторианским крестом и 
надписями на древнесирийском языке. И лишь после 
изучения городища Учарал, находящегося в 8 киломе-
трах западнее Жаркента, в 2014 году стало ясно, что 
оно соответствует городу Иланбалыку [Байпаков и др. 
2015: 94-97]. Необходимо отметить, что большая часть 
памятника находиться под современной застройкой 
села Ушарал.

Раскопки на городище Учарал – городе Иланбалы-
ке начались в 2016 году, в ходе которых изучена его то-
пография, определена площадь, выявлены цитадель 
(центральная часть городища), шахристан (внутренний 
город) и рабад, где располагался пригород и кладбища. 

С 2016 по 2018 гг. под руководством к.и.н. Д.А. Во-
якина проводились археологические исследования по 
поиску несторианского кладбища в результате которых 
было выявлено несколько десятков «кайраков» – над-
гробных камней с несторианскими крестами, а также 

КАМАЛДИНОВ И. Р.

Камалдинов Ильяр Рамильевич
Институт археологии им. А.Х. Маргулана,

г. Алматы, Казахстан;
kamaldinov-ilyar@mail.ru

БАНЯ СРЕДНЕВЕКОВОГО ГОРОДИЩА ИЛАНБАЛЫК

несколько десятков захоронений, преимущественно 
детских.

В 2018 г. исследование городища Иланбалык было 
проведено по проекту «Великий Шелковый путь: горо-
да как центры сближения духовной культуры, конфес-
сий и хранители сакральных традиций» под руководст-
вом К.М. Байпакова. В изучении памятника принимали 
участие И.Р. Камалдинов и А.А. Сералиев. Было зало-
жено два раскопа один на крепостной стене, а второй 
был прирезан к раскопу 2016 г. в юго-восточной части 
цитадели города (рис.1), где была впоследствии выяв-
лена баня. 

Во время исследования крепостной стены цитаде-
ли был найден клад, состоящий из ювелирных изде-
лий, помещенных в шкатулку, обтянутую коричневой 
кожей и покрытую орнаментом, выполненным красной 
краской. От самой шкатулки сохранилось два кусочка 
кожи, остатки деревянных деталей и железные гво-
здики. В составе клада обнаружены три серебряных 
браслета, две медные серьги, три ожерелья из полых 
серебряных бусин, ожерелье из розовых кораллов, два 
ожерелья из многогранных сердоликовых бусин и пря-
моугольных пластин, ожерелье из бирюзовых бусин, 
агатовые четки, речной мелкий жемчуг, отдельные бу-
сины из лазурита и горного хрусталя, несколько нефри-
товых кулонов [Байпаков и др. 2018: 94-97].

Баня. В 2016 году были продолжены работы на пло-
щади раскопа №2, в частности раскоп, имевший раз-
меры 10х10 м, был расширен в западную сторону на 
13 м, и в восточную на 6 м и его площадь составила 
416 кв. м (рис. 2). 

Перед началом работ место раскопа представлял 
собой ровный участок, покрытый растительностью, на 

Аннотация. В 2018 году проводились археологические исследования средневекового городища Иланбалык 
(с. Ушарал, Панфиловский район, Алматинская область). Раскопки велись на территории цитадели городища, 
где была выявлена баня. Баня состояла из трёх помещений: предбанник, мойка и парильная. Парильная имеет 
подпольную систему подпольного отопления. Дым и жар выводился через систему колодцев, устроенных в тум-
бах из жженого кирпича. Иланбалыкская баня-хамам по выявленным в ней материалам и аналогичным баням 
(Каялык, Тараз и Отрар) датируется XIII-XIV вв.

Ключевые слова: средневековье, городище, благоустройство, ислам, илийская долина, баня. 

© Камалдинов И. Р. 
Исследование финансировалось Комитетом науки МОН РК (ПЦФ № OR11465466)



41

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

поверхности которого были зафиксированы обломки 
от жженых кирпичей и несколько фрагментов боковин 
от хумов. Общая глубина раскопа составила 1,5 м.

Слой грунта снимался по 20 см (один штык лопаты), 
после чего проводилась тщательная горизонтальная 
зачистка поверхности с целью выявления строитель-
ных конструкций. В ходе работ зафиксировано незна-
чительное количество фрагментов жженных кирпичей, 
керамики и костей животных. Материк оказался глин-
но-красного цвета, тогда как культурный слой состоял 
из черной земли, перемешанной с золой, зольными 
пятнами и прослойками с вкраплениями угольков.

На глубине 20 см в северной части раскопа было 
зафиксировано зольное пятно овальной в плане фор-
мы размером 80х50 см, толщиной 6-8 см, в котором 
были выявлены фрагменты неполивной керамики, в 
основном от крупных толстостенных сосудов.

На глубине 40 см, помимо фрагментов керамики 
начали встречаться фрагменты обмазок из белого ган-
ча, с нанесенной поверх неё краской бордового цвета.

На глубине 60 см в северо-западной части раскопа 
был зафиксирован материк. В средней части, ближе к 
северному борту, был зафиксирован слой золы мощно-
стью 20 см, шириной 1,2 м, который тянулся по линии 
северо- запад – юго-восток и уходил за борта раскопа.

После удаления слоя золы на глубине 100 см от 
дневной поверхности был обнаружен пол, который был 
обмазан ганчем белого цвета (ганчевая обмазка на 
полу фиксируется участками), под которым зафикси-
рован слой глиняно-песочного раствора с включением 
соломы толщиной 3-4 см. Ниже располагался слой из 
галечника. В ходе расчистки пола на его поверхности 
были обнаружены фрагменты неполивной керамики от 
кувшинов, горшков, хумов и хумчей, а также был об-
наружен керамический светильник (чираг), покрытый 
зеленой поливой (ручка утрачена).

По периметру выявленного пола расчищены остат-
ки стен, сложенные из жженого кирпича. Стены были 
разобраны и фиксируются только в следах. Лишь у 
северной стены сохранилось шесть обломков кирпи-

Рис. 1. Аэрофото цитадели городища Иланбалык 
(вид на юго-запад)



42

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

чей, уложенных в один ряд кладки. Размер кирпичей 
26х15х5 см. Толщина северной стены помещения 
равна 0,75 м, остальных стен 0,65 см (северная стена 
внешняя).

В связи с тем, что стены выявленного помещения 
разобраны и фиксируются лишь в следах, точно выя-
вить дверные проемы не представляется возможным, 
поэтому они показаны на основе их вероятного нахо-
ждения (рис. 3).

Можно отметить, что в плане баня имеет подпрямо-
угольную форму размером 10,5 х7,7 м. Необходимо от-
метить, что баня расположена ниже уровня материка, 
то есть она была построена в котловане, что вполне 
типично для восточных бань типа хамам. Как правило, 
средневековые бани углублялись в землю, их ставили 
в специально выкопанных котлаванах, на поверхность 
выступали купола – так в бане сохранялось тепло 
[Хмельницуий 1997: 188-200]

Помещение №1. В плане оно имеет подпрямоуголь-
ную форму размерами 2,4х2,2 м. Функциональное на-
значение помещения, судя по размерам, определяется 
как «предбанник». Пол помещения был, обмазан ган-
чем, а также вымощен галечником мелкой фракции, на 
поверхности камней частично сохранилась глиняная 
обмазка коричневого. Стены помещения не сохрани-
лись (прослеживаются лишь в следах).

Помещение №2. В плане 
помещение имеет подпрямо
угольную форму размером 
4,2х3,7 м. Функциональное на-
значение – теплое помещение 
«мойка» с полом изготовленным 
из вымощенного жженого кирпи-
ча. В западной части помещении 
был обнаружен слив кубурного 
типа (водоотводом), резервуар 
чистой воды с подачей через 
кубуры малого размера. Также 
выявлена крупная конструкция 
из жженого кирпича, предполо-
жительно подставка под крупно-
габаритный котел. В отличие от 
остальных помещений у которых 
совсем не сохранились стены, 
у данного помещения сохрани-
лась северо-западная угловая 
часть и восточной части на высо-
ту до  0,7 м (в северной два ряда 
кладки, а в западной до 5 рядов 
кладки). В северо-западной  ча-

сти помещения у стены имелась суфа шириной 0,4 м 
и высотой до 0, 4 м. На самой суфе и стене, к которой 
она была пристроена, сохранились остатки ганчевой 
обмазки, за данной стеной снаружи расположена тум-
ба, сильно деформированная, сложенная из прямоу-
гольных кирпичей.

В западной части раскопа, к западной стенке по-
мещения №2 примыкает тумбообразная конструкция, 
полностью сложенная из жженого кирпича в перевяз-
ку. Размер 2,4 на 2,8 м. высота 1,1 м. Функциональное 
назначение данной конструкции не выявлено, можно 
только предположить, что она могла служить в виде 
подставки под крупный котел.

В юго-восточном углу помещения выявлен слив 
воды, представляющий собой керамический сосуд в 
виде горшка с округлым дном, полностью вкопанный в 
пол помещения (сосуд абсолютно целый). Размер со-
суда: диаметр 25 см, высота 35 см. С южной стороны 
к сосуду примыкает трубопровод (водосток) состоящий 
из керамических кубуров. Водослив тянется от поме-
щения наружу в южном направлении, длина водостока 
в пределах раскопа 4,1 м (водосток уходит в бровку за 
пределы раскопа). Количество кубуров девять, длина 
каждого 50 см, диаметр от 25 до 18 см.

С юго-западной стороны к помещению примыкает 
конструкция подпрямоугольной в плане формы, сло-
женная из жженого кирпича, предположительно ре-

Рис. 2. Баня (вид сверху)



43

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

зервуар для воды, с очертаниями круга – верха резер-
вуара. Размер «резервуара» по внутренним стенкам 
0,4х0,5 м, а по наружному краю стенки 1х0,8 м. В ходе 
расчистки заполнения «резервуара» были выявлены 
фрагменты неполивной керамики от сосудов. Инте-
ресной находкой, выявленной в заполнении, является 
фрагменты от мелких керамических кубуров диаме-
тром 10-8 см, длину которых определить невозможно 
в виду его плохой сохранности. Вероятнее всего к вы-
явленному резервуару по водопроводу, состоящему из 
мелких кубуров была подведена чистая вода.

Помещение №3. Размер помещения (парильная) 
5,6х4,9 м. Ниже уровня выявленного пола с восточной 
части прирезки был выявлен крупный слой зольника, в 
ходе расчистки данного слоя были выявлены конструк-
ции из жженого кирпича.

В самом начале были расчищены три колодца (ды-
моход) размером 0,55х0,37 м, высота 0,84 м. Рассто-
яние между колодцами 0,55 м. Всего сохранились 9 
рядов кладки, толщина межкладочного глиняного рас-
твора 2-3 см. Внутреннее пространство колодцев было 
заполнено сажей черного цвета и золой серого цвета. 
В колодцах были обнаружены фрагменты неполивной 
керамики от чаш, тарелок и горшков. 

Южнее колодцев была выявлена стена дымохода, 
ориентированная по линии восток-запад. Стенка канн 
сложена из жженых кирпичей, длина отрезка канна                      
1,9 м, толщина 0,16 м. Посередине стенок канна имеет-
ся проем шириной 0,5 м (дымоход). Восточная сторона 
стенки канна сохранилась на вы-
соту 6 рядов кладки, а западная 
на 4 ряда кладки. 

Вторая стенка канна, парал-
лельна первой и расположена на 
расстоянии 0,23 м. Длина стенки 
3,1 м. Толщин стенка канна име-
ет толщину в два ряда кладки, 
расстояние между двумя смеж-
ными рядами кладки 0,08 м, оно 
заполнено строительным мусо-
ром и раствором.

Далее в южном направлении 
параллельно друг другу зафик-
сировано 5 стенок от каннов, то 
всего 7 рядов каннов. Ширина 
продухов между стенками канна 
0,25-0,35 м. По середине рас-
положен широкий центральный 
продух –канн шириной от 0,31-
0,55 м. Каны находились под по-
лом помещения. 

Стены помещения сохранились лишь в следах. 
Дверной проем так же найти не удалось.

Основная масса находок, выявленных в ходе изуче-
ния бани, представлена толстостенными красноглиня-
ными сосудами типа хум и хумча, которые чаще всего 
были украшены ангобными подтеками, на некоторых 
хумах имелись штампы, расположенные в верхней ча-
сти тулова. Также были найдены фрагменты от круп-
ных водоносных кувшинов с коленчатыми ручками, 
незначительное количество фрагментов неполивных 
чаш и горшков, некоторые из которых были украшены 
штампом. Из поливной керамики были обнаружены два 
керамических светильника – чирага, покрытых зеленой 
поливой. Интересной находкой является горловина и 
ручка от кувшина зооморфной формы (в виде головы 
быка?). За пределами бани был найден археологиче-
ски целый сосуд типа кувшина с округлым туловом и 
узкой горловиной (ручка утрачена).

На территории Казахстана средневековые бани 
также были выявлены в Отраре [Акишев и др. 1987: 
123], Таразе [Бернштам 1940: 177-183], Каялыке [Бай-
паков и др. 2006: 73], Жайыке [Байпаков и др. 2005: 87], 
Екпенды [Байпаков и др. 2012: 39].

О популярности бани в быту населения свидетель-
ствуют многочисленные ее характеристики, описания 
банных эпизодов, перечень своеобразных правил по-
сещения бань, сохранившиеся в средневековой лите-
ратуре [Вамбери 1887: 120-130]. Популярность таких 

Рис. 3. План бани



44

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

заведений среди населения была высокой. Их исполь-
зовали для «поднятия упавшего настроения, для отды-
ха, для встречи и дружеской беседы с приятелями, для 
встречи и разговоров о купле и продаже, о торговой 
сделке и показа мастерства в шахматах и нардах» [Ор-
бели 1938: 159.]. Джелал Эссад писал: «Бани так же 
необходимы мусульманину, как и мечети <…>» [Эссад 
1919: 267]

В целом же керамический комплекс по составу, по 
типам посуды находит очень близкие аналогии среди 

керамики Талгара, Кастека и Каялыка. Отсюда можно 
сделать вывод, что баня из Иланбалыка была возведе-
на во второй половине XIII и в начале XIV века.

Баня из Иланбалыка несет все специфические чер-
ты структуры бань-хамам и является ее классическим 
образцом. В целом, это отражает культурно-экономи-
ческие связи Илийской долины с мусульманским ми-
ром. 

Литература
Акишев К.А., Байпаков К.М., Ерзакович Л.Б. Отрар в 

XIII-XIV веках. – Алма-Ата: «Наука», 1987. 256 с.
Байпаков К.М. Исламская археологическая архи-

тектура в археологии Казахстана. – Алматы-Самар-
канд: «Археологическая экспертиза», 2012. – 283 с.

Байпаков К.М., Воякин Д.А. Средневековый Кая-
лык. – Алматы: «Print-S», 2006. –224 с.

Байпаков К.М, Савельева Т.В., Есполова Э. Юве-
лирный клад из средневекового города Иланбалык  в 
Жетысу // Промышленность. – Алматы, 2018. – №2 –     
С. 94-97.

Байпаков К.М, Савельева Т.В., Петров П.Н. Лока-
лизация города Иланбалык (Иланбали) в Илийской 
долине // Промышленность. – Алматы. 2015. – №4 –                       
С. 94-97.

Байпаков К.М. Смагулов Е.А., Ахатов Г.А. Средне-
вековое городище Жайык. – Алматы: «Credo», 2005. 
–221 с.

Бартольд В.В. Отчет о поездке в Среднюю Азию с 
научной целью в 1893-1894 гг. Академик В.В. Бартольд 
сочинения. – М.: «Наука»1963. – Т.II, ч.1. –1024 с.

Бернштам А.Н. Баня древнего Тараза и ее датиров-
ка // ТОВГЭ. – М: Наука, 1940. – Т.2. – С. 177-183

Бернштам А.Н. Памятники старины Алма-Атинской 
области (по материалам экспедиции 1939 года) // Из-
вестия Академии наук Казахской СССР. Серия архео-
логическая – Алма-Ата, 1948. – Вып. 1 (№46). – С. 83.

Вамбери Г. Очерки жизни и нравов Востока. – СПб.: 
«В. Ковалевский», 1887. –348 с.

Гандзакеци К. История Армении перевод с древне-
армянского, предисловие и комментарии Л.А. Ханла-
риян. – М.: «Наука», 1976 г. –357 с.

Орбели И. Баня и скоморох XII в. // Памятники эпо-
хи Руставели. – Л.: АН СССР, 1938. – С. 159.

Хмельницкий С.Г. Между саманидами и монголами. 
– Берилин-Рига: «Gamajun», 1996. – Ч.2. –334 с.

Эссад Д. Константинополь: от Византий до Стамбу-
ла. – М.: «М. и С.», 1919. – 338 с.



45

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Ә.Х. Марғұлан ат. Археология институтының 
«Археологиялық технологиялар» зертханасы өзінің 
тарихын 1970 жылдардан бастайды. Институт зерт-
ханасында алғаш палеозоологиялық зерттеулермен               
Л.А. Макарова және Т.Н. Нурумов айналысты [Шагир-
баев 2021: 153-154; Нурумов л/д 111: 24]. Бірқатар жыл-
дары Қ. Қашқынбаев институт зертханасында жануар 
сүйектерін зерттеп, нәтижелерін [Кашкинбаев 2005; 
Кашкинбаев 2013] жариялады. Аталған ғалымдар 
өмірден өткеннен кейін бұл бағыттағы зерттеулер 
тоқырап, соңғы жылдары археозоологиялық матери-
алдар институт қорында қордалана бастады. Деген-
мен, бірқатар үзілістерге қарамастан, Л.Л. Гайдученко, 
Б.У. Байшашов секілді отандық және  П.А.  Косин-
цев, А. Оутрам, Д.О. Гимранов, О.П. Бачура және т.б. 
шетелдік палеонтолог, палеозоологтар еліміздегі 
археологиялық қазба барысында табылып жатқан жа-
нуар сүйектерін зерттеумен айланысты. Алайда, шет 
елдік мамандардың көмегімен зерттеу жүргізуге барлық 
ғалымдарда мүмкіндік болды деп айту қиын. Арнайы 
мамандардың жоқтығына байланысты қазба барысын-
да табылған жануар сүйектері зерттеусіз қалып, ар-
хеологтар көп жағдайларда қазба жүргізілген нысанға 
қайта көміп кетуге мәжбүр болып келеді. Осы мәселені 
шешу үшін, Институттың Ғылыми кеңесінің қолдауымен  
2018 жылдан бастап зертхана құру жұмыстары қолға 
алынды. Нәтижесінде, бірқатар техникалық-базалық 

ШАҒЫРБАЕВ М.С. 

Шағырбаев Мамбет Сапарбекұлы
Ә.Х. Марғұлан ат. Археология институты,

Алматы, Қазақстан;
mambet__87@mail.ru 

АРХЕОЛОГИЯЛЫҚ ТЕХНОЛОГИЯЛАР ЗЕРТХАНАСЫНДА 
2018-2021 ЖЫЛДАРЫ ЖҮРГІЗІЛГЕН ПАЛЕОЗООЛОГИЯЛЫҚ ЗЕРТТЕУЛЕР

және жөндеу жұмыстарынан кейін, «Археологиялық 
технологиялар» атауымен зертхана қайта қалпына 
келтірілді. Археологиялық материалдармен жұмыс 
жүргізетін зертхана: керамиканы зерттеу, тас пен 
сүйек трасологиясы және археозоология бөлімдерінен 
тұрады [Ақымбек, Шагирбаев 2020: 116].

Археозоология бөліміне 2018 жылы б.ғ.к. Б.У. Бай-
шашов және б.ғ.к. П.А. Косинцев шақырылып, Ин-
ститут қорындағы остеологиялық материалдармен 
жұмыс жүргізілді. Сонымен қатар, аталған мамандарға 
зертханада бұдан әрі археозоологиялық зерттеулер-
мен тұрақты айланысу үшін М.С. Шагирбаевты жа-
нуар сүйектерін зерттеудің әдіс-тәсілдерін меңгерту 
мәселесі де ұсынылып, нәтижесінде бірқатар бірле-
скен жұмыстар атқарылды. 

2018 жылы Б.У. Байшашов және М.С.  Шагирба-
ев «Ұлы Даланың ежелгі және ортағасырлық тарихы: 
этногенез және мәденигенез – пәнаралық зерттеулер 
тәжірибесі» жобасы аясында Шірік рабад мәдениетіне 
тиесілі ескерткіштерден табылған остеологиялық 
материалдармен жұмыс жасап, ғылыми есебін жа-
зды. Аталған археологиялық кешенде 2006 жыл-
дан 2017 жылға дейінгі аралықта жүргізілген қазба 
жұмыстары барысында жалпы 534 дана жануар сүйегі 
жинастырылған. Остеологиялық материалдардың ба-
сым бөлігі бөлшектенген. Жануар сүйектерін талдау ба-
рысында, 142 сүйек жылқыға (Equus caballus), 4 сүйек 

Аннотация. Мақалада Ә.Х. Марғұлан ат. Археология институты, археологиялық технологиялар зертхана-
сында 2018-2021 жылдары жүргізілген археозоологиялық зерттеу жұмыстарына хронологиялық негізде шолу 
жүргізіледі. Қола дәуірінен бастап кейінгі ортағасырларға дейінгі мерзімді қамтитын 16 ескерткіштен табылған 
18000-ға жуық жануар сүйегіне талдау жасалып, жануар сүйектерінің ескерткіштер бойынша саны мен жану-
ар түрі бойынша айырмашылықтары анықталады. Зерттеу барысында, шаруашылықтағы үй жануарларының 
саны барлық аймақта бірдей емес екендігі байқалып отыр. Таулы өңірлерде ірі қара саны көбірек болса, далалы 
ландшафта орналасқан ескерткіштерде уақ мал мен жылқы саны артады. Шаруашылықта түйе мен есекті де 
пайдаланғанын остеоматериалдар көрсетіп отыр. Жабайы жануарлардың кейбір түрлері ортағасырларда қазір 
мүлдем кездеспейтін аймақтарда мекендеген. Оның негізгі мысалы құлан мен қарақұйрық сүйектерінің Жетісу 
өңіріндегі ескерткіштерден табылуынан көруге болады. Шу өңірінде ортағасырларда балық аулау кәсібі болған.

Түйін сөздер: Археозоология, остеология, қола дәуірі, ерте темір дәуірі, ортағасыр, плаеофауна, мал 
шаруашылығы, аңшылық.

© Шағырбаев М.С. 
Зерттеуді ҚР БҒМ Ғылым комитеті қаржыландырған (БНҚ № OR11465466)



46

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

құланға (Equus hemionus) тиесілі екендігі анықталды. 
Ірі қараға (Bos taurus) – 134 сүйек, уақ малға (Ovis et 
Capra) – 175 сүйек (оның ішінде 43 данасы нақты қойға 
(Ovis aries), 10 данасы ешкіге (Capra hircus), 2 сүйек 
– түйеге (Camelus bactrianus), 6 сүйек – итке (Canis 
familiaris), 3 сүйек – түлкіге (Vulpes vulpes), 3 сүйек 
адам қаңқасының элементтері және 65 сүйек нақты жа-
нуар түріне ажыратылмады [Отчет 2018: 34-36].

П.А. Косинцев қола және ерте темір дәуірі, 
этнографиялық кезеңге тән 27 ескерткіштен (беғазы-
дәндібай мәдениеті (6), сарғары-алексеев мәдениеті 
(13), далалы аймақтағы ерте темір дәуірі қоныстары 
(5), таулы аймақтағы қоныстар және XVIII–XIX 
ғасырлармен мерзімделетін қазақ қыстаулары 
мен қоныстарынан табылған жануар сүйектеріне 
жүргізілген зерттеулерге салыстырмалы талдау жа-
сап, нәтижелерін ғылыми есепте көрсетті. Зерттеу 
нәтижесінде аталған кезеңдердің барлығында уақ мал 
саны (41-65% аралығында ауытқиды) сиыр, жылқы 
және түйеге қарағанда көп екендігі белгілі болды [Отчет 
2018: 33-35]. Тек этнографиялық кезеңде ғана уақ мал 
саны жылқыдан кейінгі екінші орынды алса, далалы 
аймақта орналасқан ерте темір дәуірі қоныстарының 

материалдарында уақ мал мен жылқы саны теңеседі.  
2019 жылы «Ұлы Даланың тарихы мен мәдениеті» 

жобасының негізінде Б.У. Байшашов пен М.С. Шагирба-
ев қола дәуірімен мерзімделетін Серіктас қонысының 
остеологиялық материалдарына зерттеулер жүргізіп, 
жануар түрлерін анықтайды. Аталған қоныстан жалпы 
саны 289 дана жануар сүйегі зерттеліп, оның ішінде 
69 сүйек – жылқыға (Equus caballus), 21 сүйек сиырға 
(Bos taurus), 156 сүйек қойға (Ovis aries), 1 сүйек ешкі-
ге (Capra hircus), 1 сүйек – түйеге (Camelus bactrianus), 
1 сүйек итке (Canis familiaris), 8 сүйек тасбақаға 
(Testudines) тиесілі екендігі анықталған. Мұнымен 
қатар, 32 сүйек сүтқоректілер класына жатады [Отчет.., 
2019: 53]. 

Қола дәуірінің қонысынан табылған жануар 
сүйектерінің «ас қалдықтары» екені анық. Алайда, 
көне сүйектердің арасынан тасбақаға (Testudines) ти-
есілі қаңқа элементтерінің анықталуы қызықты бо-
лып отыр. Бұл ежелгі тұрғындардың тағам рационын-
да бауырымен жорғалаушылар класының (Reptilia) 
өкілдері де болғанын көрсетеді. Жалпы, Серіктас 
қонысынан табылған жануар сүйектерін толыққанды 
археозоологиялық талдаудан өткізіп, жарияланымға 

1 – сур. 2018–2021 жж. жануар сүйектері зерттелген ортағасырлық ескерткіштердің орналасқан жерлері: 
1 – ортағасырлық Шеңгелді төрткүлі; 2 – ортағасырлық Талғар; 3 – ортағасырлық Қастек; 4 – ортағасырлық 

Ақтөбе (Степнинское); 5 – ортағасырлық Аспара; 6 – ортағасырлық Маханды төрткүлі; 7 – ортағасырлық Қосқұдық; 
8-ортағасырлық Ақыртас төрткүлі; 9 – ортағасырлық Бурнооктябрь; 10 – ортағасырлық Шымкент; 

11 – ортағасырлық Күлтөбе; 12 – ортағасырлық Қаратөбе



47

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ұсыну, өз кезегінде Жетісу өңірінің қола дәуіріндегі 
палеофаунасы мен шаруашылықтағы жануар түрлері 
және тағам рационы мен палеодиетасы туралы құнды 
ақпарат көзіне айналары анық. 

2019 жылы зертханаға П.А. Косинцевпен бір-
ге б.ғ.к. Д.О. Гимранов та шақырылып, жоғарыда 
аталған жобаның  негізінде  ортағасырлық Қастек 
және ерте темір дәуіріне тән Абылай және Қатартөбе 
ескерткіштерінің остеологиялық материалдарына 
зерттеу жүргізілді. Аталған ғалымдар жалпы саны 
9000-нан астам сүйекті анықтап, ескерткіштер бойын-
ша жануар түрлері, қаңқа элементтері, сүйектердің 
бөлшектену үдерістері туралы маңызды ақпараттарға 
қол жеткізді [Отчет 2019: 54–70]. 

Б.У. Байшашов пен М.С. Шагирбаев Бәбіш мола 
қаласынан 2018 жылы анықталған жануар сүйектеріне 
археозоологиялық талдаулар жүргізіп, нәтижелері 
ғылыми жарияланымға ұсынылды [Байшашов, Ша-
гирбаев 2019: 100–107; Шагирбаев, Утубаев 2019а: 
382–391]. 

Бәбіш мола қаласындағы «Үлкен үйде» жүргізілген 
қазбадан топталып анықталған жануар асықтары жеке 
зерттелініп, оның басым бөлігі ақбөкенге (Saiga tatarica) 
тиесілі екендігі анықталды. Зерттеушілер «Бәбіш Мола 
қаласынан табылған ақбөкен асықтары сол жануар-
мен байланысты ғұрыптық жосындарға байланысты 
жиналып, сақталған» – деп тұжырым жасайды [Шагир-
баев, Утубаев 2019б: 110]. Сонымен қатар, зертхана 
қорындағы материалдар мен басқа да археологиялық 
зерттеулерге негізделген мәліметтер бойынша асықты 
пайдалану тарихына шолумен байланысты зерттеулер 
де жүргізілді [Шагирбаев 2019].

2020 жылы жануар сүйектерінің зертханалық 
талдануы біршама күрделі және бірнеше тарихи 
кезеңдерді қамти отырып жүзеге асырылды. Сыр-
дария өңіріндегі ерте темір дәуірімен мерзімделетін 
Бәбіш мола қаласынан 2019 ж. анықталған жану-
ар сүйектерін археозоологиялық тұрғыдан зерттелуі 
жалғасын тапты. Зерттеу нәтижесінде бұрын белгілі 
болған ақпараттарға жаңа түзетулер енді десе де бо-
лады. 2018 жылы анықталған жануар сүйектерінің 
ішінде ешкі (Capra hircus) сүйектері көп анықталса [Ша-
гирбаев, Утубаев 2019а: 384], 2019 жылғы материал-
дарда ешкіге тиесілі элементтер санаулы ғана табыл-
ды. Алайда, үй жануарларының ішінде түйе (Camelus 
bactrianus) және есек (Equus asinus) сүйектері, жабайы 
жануарлардан құлан (Equus hemionus) мен ақбөкен 
(Saiga tatarica) сүйектері анықталды [Утубаев,  Шагир-
баев 2020а: 358]. Жаңа деректер Бәбіш мола қаласы 
орналасқан аймақтың палеофаунасында құлан мен 
ақбөкеннің  тұрақты мекендеген ареалы болғанын 

дәлелдей түсумен қатар, ежелгі тұрғындардың 
шаруашылығында үй жануарларының барлық түрлері 
кездесетінін көрсетіп берді. Бәбіш моладан табылған 
тақ тұяқты жануарға (Perissodactyla) тиесілі грифельді 
сүйекті (рудимент) трасологиялық талдау барысында, 
сүйектің құланның артқы сирағына (Mt III) тиесілі екен-
дігі және ежелгі уақытта «біз» ретінде қолданылғаны 
анықталды [Утубаев, Шагирбаев 2020б: 121].

Зертханадағы археозоологиялық зерттеулердің 
келесі тобы ортағасырлық ескерткіштердің материал-
дарын зерттеумен байланысты (1-сур.). 2020 жылы 
Іле өңіріндегі ортағасырлық Шеңгелді керуен са-
райы, ортағасырлық Талғар қаласы, Талас өңіріндегі 
ерте ортағасырлық Бурнооктябрь қаласы, Сырда-
рия өңіріндегі ежелгі Сауран (Қаратөбе) қаласынан 
табылған жануар сүйектері зерттелді [Савельева, 
Шагирбаев 2020: 390-400; Шагирбаев 2020а: 115-128; 
Талеев, Шагирбаев 2020: 230–242; Талеев, Ержігітова, 
Шагирбаев 2020: 201–209]. Аталған ескерткіштердің 
ішінде ортағасырлық Талғар қаласынан басқаларында 
жануар сүйектері алғаш рет зерттелініп отыр.

Шеңгелді төрткүлінен табылған остеологиялық ма-
териалдар саны аз болғанымен, 10-ға жуық жануар 
түрлері ажыратылды [Савельева, Шагирбаев 2020: 
392]. Нәтижесінде, ортағасырларда Іле өңірі құлан 
(Equus hemionus) және ақбөкеннің (Saiga tatarica) 
жайылым ареалына кіргені белгілі болып отыр. Соны-
мен қатар, керуен сарай тұрғындары шаруашылықта 
төрт түліктің барлығын да пайдаланған. Алайда 
олардың «отардағы» («отар» барлық жануарға қатысты 
шартты түрде алынып отыр. Жалпы: жылқы–үйір, ірі 
қара–табын, түйе–келе) мөлшерін айту қиын. Шеңгелді 
остеоматериалдарының ішінде саны жағынан бірінші 
орында – жылқы сүйектері. 

Шеңгелді төрткүліне (керуен сарай) жақын 
орналасқан ортағасырлық Талғар қаласынан табылған 
жануар сүйектерінің (зерттеу жұмысы 1989 жылы №3 
қазбадан табылған жануар сүйектеріне жүргізілді – ішін-
де ірі қара (Bos taurus) сүйектері барлық материалдың 
ішінде 35%-ға жуығын құрады. Екінші орында уақ мал 
(Ovis et Capra) сүйектері негізгі орын алады.

Шеңгелді төрткүліне қарағанда, Талғар қаласының 
остеоматериалдары күрделі және табиғи ландшафт 
тұрғысынан алғанда таулы аймаққа тән фаунаның 
кездесуімен ерекшеленеді. Мәселен, далалы өңірде 
орналасқан Шеңгелді төрткүлінде құлан және ақбөкен 
сүйектері кездессе, таулы ландшафта орналасқан 
ортағасырлық Талғар қаласынан елік (Capreolus 
pygargus), аю (Ursus arctos) және жабайы құс (Aves) 
сүйектері табылып отыр [Шагирбаев, 2020а: 117].

Ортағасырлық Шеңгелді және Талғар ескерткі-



48

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

штері бір-бірінен бар жоғы 80 шақырым қашықта 
орналасқанымен табиғи-климаттық жағдайға сай, 
аңшылықтағы фаунаның да қатты өзгергенін көреміз. 

Ерте ортағасырлық Бурнооктябрьск қаласынан 
табылған жануар сүйектерінің ішінде үй жануарла-
рымен қатар, шөлейтті аймақта мекендейтін жабайы 
жануарлар, оның ішінде қуысмүйізділер тұқымдасына 
(Bovidae) жататын архар (Ovis ammon), қарақұйрық 
(Gazelia subgutturosa) және ақбөкеннің (Saiga tatarica) 
қаңқа элементтері табылды [Талеев, Ержігітова, Ша-
гирбаев, 2020: 234]. Ескерткіштің орналасқан жері та-
улы және далалы өңірдің түйісетін тұсы болғандықтан, 
аталған жануарлардың бұл аймақта мекендеуі әбден 
мүмкін. Қазіргі таңда архар (Ovis ammon) Шу-Іле Алата-
уында кездескенімен, қарақұйрық (Gazelia subgutturosa) 
пен ақбөкен (Saiga tatarica) бұл өңірде кездеспейді.

Ежелгі тұрғындардың ет өнімінде жабайы 
жануарлардың көп кездесуі, аңшылықтың жақсы 
дамығандығын дәлелдейді. Сонымен қатар, қазба ба-
рысында табылған жабайы құс сүйектері ескерткіштің 
ежелгі тұрғындары аңшылықтың бірнеше түрімен 
айналысқанын көрсетіп отыр.

Сырдарияның оң жағалауында орналасқан ежел-
гі Сауран (Қаратөбе) қаласының (ортағасырлық Сау-
ран қаласынан оңтүстік-шығыста 2,5 шақырым жер-
де орналасқан) остеологиялық материалдарында үй 
жануарларымен қатар, бұғы (Cervus elaphus), мысық 
(Felis cliaus?) және құс (Aves) сүйектері анықталды [Та-
леев, Ержігітова, Шагирбаев 2020: 202]. Зерттеушілер 

ежелгі Саураннан табылған 
мүйіз фрагменттерінен бөлек, 
бірнеше асықтарды (talus) да 
сыртқы анатомиялық пішіндері 
мен анықтаушы белгілеріне 
қарап бұғыға (Cervus elaphus) 
тиесілі деп тұжырым жасайды 
[Талеев, Ержігітова, Шагирбаев 
2020: 204]. 

Бұғы сүйектерінің табы-
луы, ежелгі Сауран қаласының 
тұрғындары аталған жануар-
ды аулағанын көрсеткенімен, 
бұғының нақты қандай түрін 
аулағаны белгісіз. Қазіргі 
таңда Сырдария өңірінде бұғы 
тұқымдасына жататын Бұхар 

бұғылары (Cervus elaphus bactrianus) өмір сүреді. 
Бірақ, нақты салыстырмалы эталондардың жоқтығы, 
жануар түрін анықтауға кедергі болып отыр. Бір 
қызығы, Бурнооктябрьск және Қаратөбе қалаларынан 
үй жануарларының ішінде есекке (Equus asinus) ти-
есілі қаңқа элементтері анықталды. Бұл есектің Талас 
өңірінде ертеортағасырлардың өзінде шаруашылықта 
қолданылса, Сырдария өңірінде қазіргі деректер 
бойынша ерте темір дәуірінде шаруашылықта есек-
ті пайдаланған. Сондай-ақ, ежелгі Сауран қаласынан 
мысық сүйектерінің анықталуы да қызықты жағдай. 
Ортағасырларда мысықты қолға үйретіп, үй жануары 
ретінде ұстағанын ортағасырлық Жанкент қаласынан 
табылған мысық сүйегіне жүргізілген зертханалық 
талдаулар дәлелдеп берді [Аржанцева 2020]. Мысық 
сүйектеріне жүргізілген талдаулар ежелгі ДНҚ (дезокси-
рибонуклеин қышқылы) бойынша жанкенттік мысықтың 
жабайы мысықтардан (шұбар мысық (Felis libyca), 
қамысты мысық (Felis cliaus), шағыл мысық (Felis 
margarita)) емес, жыртқыш сүтқоректілердің ішінде «үй 
мысығы» болып табылатын Felis catus L., түріне жата-
тыны анықталды [Аржанцева 2020]. Яғни, Қазақстан 
территориясында үй жануарларының ішінде 1200 жыл 
бұрын мысықтардың да болған. Ежелгі Сауран қаласы 
да ортағасырлық Жанкент қаласы орналасқан ендікте, 
Сырдария өзенінің жағасында, ежелгі керуен жолының 
бойында орналасқандықтан, табылған сүйектер «үй 
мысығына» тиесілі болуы мүмкін. 

Зертханада Іле өңірі (Шеңгелді төрткүлі, 
Талғар қаласы), Шу-Талас өңірі (Қосқұдық қаласы, 
Ақыртас төрткүлі, Бурнооктябрь қаласы), Сырдария 
өңіріндегі (Қаратөбе) ортағасырлық ескерткіштерден 
жинақталған остеологиялық материалдардың ішінде 
ірі қараның қаңқа элементтері жеке зерттеліп, бірқатар 
қызықты ақпараттарға қол жеткізілді [Шагирбаев, 

2 – сур. Ортағасырлық ескерткіштерден табылған 
жануар сүйектерінің мөлшері:

1 – уақ мал; 2  – қой; 3  – ешкі, әрі қарай 1-ші кестедегі 
жануарлар тізіміне сәйкес



49

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

2020б: 205-215]. Мысалы, ортағасырлық қалалардан 
табылған остеологиялық материалдың ішінде ірі қара 
сүйектерінің мөлшері басқа жануарларға қарағанда 
басымдық танытпайды. Зерттелген 6 ескерткіштің тек 
екеуінде (Талғар, Бурнооктябрск) ғана сиыр сүйектері 
жалпы сүйектің 30% құрайды. Басқа ескерткіштерде 
(Шеңгелді, Ақыртас, Қаратөбе және Қосқұдық) 8–19% 
аралығында ауытқиды [Талеев, Ержігітова, Шагирбаев 
2020: 212].

2021 жылы қола дәуіріне тән Таранғұл (Ақтөбе 
обл.) және Балқан (Қарағанды обл.) қоныстарынан 
анықталған остеологиялық материалдар жану-
ар түрлеріне қарай топтаудан өткізіліп, нәтижелері 
ғылыми түрде жарияланды. Екі ескерткіштен жалпы 
4000-нан аса остеологиялық материал зерттеліп, 15-
тен астам жануар түрі мен құс сүйектері анықталды 
[Байтилеу, Шагирбаев 2021а: 145; Байтилеу, Шагирба-
ев 2021б: 25].

Таранғұл қонысынан үй жануарларының барлық 
түрі кездесумен қатар, жабайы жануарлардан – 
жұптұяқтылар (Sus scrofa, Cervus elaphus, Capreolus 
pygargus, Ovis ammon, Saiga tatarica), тақтұқятылар 
(Equus hemionus, Equus sp.), қоян тәрізділер (Lepus 
tolai) және ит тұқымдастарына (Vulpes vulpes, Canis 
sp.) тиесілі 10 жануар түрі табылды. Оның ішінде құлан 
(Equus hemionus) және қабан (Sus scrofa) сүйектері 
көбірек кездесіп отыр. 

Балқан қонысынан анықталған жабайы жануар
лардың ішінде арқар (Ovis ammon) мен қасқыр 
(Сanis lupus) сүйектері басқа 
жануарларға қарағанда ба-
сым. Үй жануарларының ішінде 
Таранғұл қонысында уақ мал 
сүйектері басқа жануарларға 
қарағанда екі есе көп болса, 
ірі қара сүйектері саны бойын-
ша екінші орында. Балқан 
қонысынан да шаруашылықта уақ 
малды көбірек пайдаланғанын 
байқаймыз. Алайда, екінші 
орында ірі қара мен жылқы 
сүйектерінің саны бойынша 
өзара жақын. Зерттеушілердің 
(Байтілеу Д.А., Шагирба-
ев М.С.) пікірінше, Балқан 
қонысының остеоматериалдары ежелгі тұрғындардың 
мал шаруашылығымен айналысқанын дәлелдейді. 
Авторлар негізгі дәлел ретінде Балқан қонысынан 
табылған остеоматериалдардың ішінде әртүрлі 
жастағы жануарлардың болуын көрсетеді. Мысалы, 
Балқан қонысынан 10 шақырым жерде орналасқан 
Талдысай қонысынан табылған жануар сүйектеріне 

зерттеу жүргізген Л.Л. Гайдученко, аталған нысанда 
мал шаруашылығы болмағанын жазады [Артюхова, 
Курманкулов, Ермолаева, Ержанова 2013: 353]. Не-
гізгі дәлел ретінде сүйектердің ішінде бірыңғай ересек 
жануарларға тиесілі элементтердің болуы және қоныс 
тұрғындарының металл өндірумен айнасуын көрсетеді. 

2021 жылы зертханада жүргізілген археозоологиялық 
зерттеулердің келесі тобын Сырдария өңіріндегі ерте 
темір дәуірі ескерткіштерінен табылған остеологиялық 
материалдар құрады. 2020 жылы Бәбіш мола қаласына 
және осы аймақтағы ерте темір дәіріне тән кесенелер-
ге жүргізілген қазба жұмыстары нәтижесінде табылған 
жануар сүйектері жануар түріне қарай топталып, 
ғылыми қорытындылары жарияланымға ұсынылды 
[Утубаев, Шагирбаев 2021а: 83-93; Утубаев, Шагирба-
ев 2021б: 195-205]. 

Бәбіш мола қаласының цитаделінен анықталған жа-
нуар сүйектерінің (465 дана) фауналық құрамы, бұрын 
анықталған жануар түрін қайталаумен қатар, олардың 
санындағы айырмашылықтарға бірқатар түзетулер 
енгізілді. Мысалы, алдыңғы зерттеулерде уақ малдың 
ішінде ешкі саны бірқатар ауытқышылықтарға ие 
болғанымен, соңғы зерттеулерде қойдан кейінгі орын-
да екендігі нақты нақтылана бастады. Ірі қара мен 
жылқы сүйектерінің арасында нақты сиырдың аздаған 
басымдыққа ие болатынын алдыңғы [Шагирбаев, Уту-
баев 2019а: 384; Утубаев, Шагирбаев 2020а: 358] және 
соңғы [Утубаев, Шагирбаев 2021а: 84] зерттеулер 
айғақтап отыр. 

3 – сур. Анықтауға келмейтін сүйектер. Ортағасырлық 
ескерткіштер бойынша ірі және ұсақ жануарлардың 

мөлшері: 1 – Шеңгелді; 2 – Бурнооктябрь; 
3 – Қаратөбе; 4 – Ақыртас; 5 – Талғар; 6 – Қосқұдық; 
7 – Ақтөбе, 8 – Қастек; 9 – Аспара; 10 – Шымкент, 

11 – Маханды; 12 – Күлтөбе. Көк түс – ірі жануар (ірі қара, 
жылқы, түйек, есек, бұғы, құлан); қызыл түс – ұсақ жануар 

(қой, ешкі, ақбөкен, елік және т.б.).



50

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Бәбіш мола оазисіндегі ерте темір дәуіріне тән кес-
енелерден табылған жануарлар фаунасында үй жану-
арларымен қатар, жыртқыштар отрядының  (Carnivora) 
ішінде ит тұқымдастарына (Canidae) жататын қарсақ 
(Vulpes corsac) және түлкі (Vulpes vulpes) сүйектері 
анықталды. Жерлеу орнынан жыртқыш жануарлардың 
табылуы жалпы сирек кездесетін құбылыс. Зертте-
ушілер бұл мәселеге қатысты «жерлеу ғұрыптарының 
ерекше түрі болуы мүмкін» – деп тұжырым жасайды 
[Утубаев, Шагирбаев 2021б: 203].

Археозоологиялық зерттеулердің келесі топтамасы 
ортағасырлық қалалардан табылған остеологиялық 
материалдарды зерттеумен байланысты жүзеге 
асты. Оның ішінде, Шу өңірі бойынша ортағасырлық 
Қосқұдық қаласы, ортағасырлық Маханды төрткүлі, 
ортағасырлық Ақтөбе (Степнинское) қаласы, 
ортағасырлық Аспара қаласы, Талас өңірі бойын-
ша ортағасырлық Ақыртас төрткүлі, Іле өңірі бойын-
ша ортағасырлық Қастек қаласы, Оңтүстік Қазақстан 
өңірінен ортағасырлық Шымкент қаласы, ортағасырлық 
Күлтөбе қаласының остеологиялық материалдары 
зерттеліп, ортағасырдағы фауна мен шаруашылықтағы 
үй жануарларының көлеміне қатысты ақпараттар 
алынды.

Ортағасырлық Қосқұдық қаласынан табылған жа-
нуар сүйектері әдеттегі «тағам қалдықтары» ғана 
емес, жылқы және итті жерлеу ғұрыптарымен де 
тығыз байланысты болып отыр [Ақымбек, Шагирбаев 
2021а: 226–246; Шагирбаев, Ақымбек 2020б: 347–359]. 
Қосқұдық қаласы тұрғындарының шаруашылығында 
нақты қандай жануар басым болғанын айту қиын, 
бірақ үй жануарларының барлық түрі (түйеден басқа) 
анықталды. ортағасырлық Маханды төрткүлінен 
төрт түлікпен қатар есек сүйектері де табылды және 
шаруашылықта ірі қара негізгі орын алғаны белгілі 
болды [Ақымбек, Шагирбаев 2021б: 196–204]. Бұл 
Шу өңірінде ортағасырларда үй жануарларының са-
нында ескерткіштердің орналасқан аймағына қарай 
айырмашылықтар болатынын көрсетіп отыр. Мұндай 
ерекшеліктер Іле өңірінің ортағасырлық қалаларынан 
да байқалған болатын [Нуржанов, Шагирбаев 2021: 
183-195]. Жалпы таулы өңірге жақын орналасқан 
ортағасырлық ескерткіштерде ірі қараны көбірек 
өсіргені/пайдаланғаны анық байқалады. Бұл ескер-
ткіштер орналасқан ландшафтың табиғи-климаттық 
жағдайы мен флорасына тікелей байланысты. Сондай-
ақ, кейбір ескерткіштердегі белгілі бір жануар түрле
рінің басымдығы саяси-экономикалық жағдайларға 
байланысты болатынын да ескеру керек. Мысалы 
ортағасырлық Аспара қаласында жылқы сүйектері 

көп табылумен қатар, остеометриялық өлшемдері 
бойынша ерекше ірі тұқымнан тарауы мүмкін екендігін 
көрсетеді [Ақымбек, Шагирбаев 2021с]. Ортағасырлық 
Ақтөбе қаласындағы мұнара маңынан табылған жану-
ар сүйектері фауналық құрамы бойынша ерекше болып 
шықты. Остеологиялық материалдардың ішінде әдетте 
жиі кездесетін үй жануарларымен қатар, мысық (Felis 
sp.) және балық (Silurus glanis)  сүйектері анықталып 
отыр [Ақымбек, Шагирбаев 2021д: 124–139].

Талас өңірінде орнаалсқан Ақыртас төрткүлінің па-
леофаунасы басқа ескерткіштерден аса көп ерекшеле-
не қоймағанымен, шаруашылықта есекті (Equus asinus) 
пайдаланғанын растайтын сүйектердің табылғанына 
назар аудару қажет [Ақымбек, Шагирбаев 2021е: 72–
100].

Оңтүстік Қазақстанда орналасқан ортағасырлық 
Шымкент қаласы мен Күлтөбе қаласынан табылған 
сүйектердің саны көп болумен қатар, палеофаунасы 
да күрделі. Екі ескерткіштен жалпы 8000-нан астам жа-
нуар сүйегі зерттеліп, 20-ға жуық жануар түрі мен құс 
сүйектері анықталды.

Ортағасырлық Шымкент қаласының остеологиялық 
материалдарында жануар түрі біркелкі емес [Шагирба-
ев и др. 2021: 23–47]. Мұнда да үй жануарларының ішін-
де мысық (Felis sp.) сүйектері анықталды. Әрі барлық 
сүйектер бір жануарға тиесілі. Егер ортағасырлық Жан-
кент қаласынан табылған мысық сүйегін «үй мысығы» 
(Felis catus) деп тұжырымдаса, ортағасырлық Ақтөбе, 
ортағасырлық Қаратөбе және ортағасырлық Шым-
кент қалаларынан табылған мысық сүйектері бұл 
тұжырымды одан әрі бекіте түседі.

Ортағасырлық Күлтөбе қаласының остеологиялық 
материалдары ескерткіштің ХІХ ғасырмен мерзім-
делетін мәдени қабатынан жинастырылған. Жал-
пы отандық археозоологияда ірі ескерткіштердің 
этнографиялық кезеңмен мерзімделетін қабатына 
тиесілі остеоматериалдардың зерттелуі алғаш рет 
жүргізіліп отырғанын атап өту керек. Зерттеу бары-
сында, мұндағы жануар сүйектерінің жартысына 
жуығы әдеттегі «ас қалдығы» емес, ғұрыптық жосын-
нан қалған материалдар екендігі белгілі болды. Жапы 
саны 1000-ға жуық қой жауырындарының бетінде түрлі 
«белгілер», «тесіктер», «кертуден қалған іздер» бар. 
Зерттеушілер мұны «жауырынмен бал ашу ғұрпының 
қалдықтары» - деп тұжырым жасайды [Шагирбаев 
и др. 2021:108–138]. Күлтөбеден табылған жануар 
сүйектерінің 99%-ы үй жануарларынан тарайтыны бел-
гілі болды. Бұл ХІХ ғасырдағы қала тұрғындарының 
тіршілігінде ортағасырда жиі кездесетін аңшылық 
дәстүрдің азайғанын көрсетеді. 



51

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Кесте 1 – Ортағасырлық ескерткіштерден табылған жануар сүйектерінің 
таксономиялық құрамы мен сүйек саны

ТАКСОН

ОРТАҒАСЫРЛЫҚ ЕСКЕРТКІШТЕР

Ш
ең

ге
лд

і

Бу
рн

о 
ок

тя
бр

ь

Қа
ра

тө
бе

Ақ
ы

рт
ас

Та
лғ

ар
 

Қо
сқ

ұд
ы

қ 

Ақ
тө

бе

Қа
ст

ек

Ас
па

ра
 

Ш
ы

м
ке

нт
 

М
ах

ан
ды

 

Кү
лт

өб
е 

БА
РЛ

Ы
ҒЫ

Уақ мал 31 90 0 794 4 38 420 5 63 693 109 1898 4145

Қой 7 36 15 0 29 0 143 13 46 1279 32 336 1936

Ешкі 1 7 0 0 1 1 26 2 17 45 8 87 195

Жылқы 53 41 2 377 25 29 29 31 77 988 88 365 2105

Ірі қара 20 100 8 163 42 28 73 50 118 592 190 401 1785

Түйе 1 14 1 2 0 0 7 13 12 64 9 55 178

Есек 0 12 1 1 0 0 0 0 1 3 1 2 21

Ит 0 0 0 2 2 54 1 2 2 7 7 18 95

Аю 0 0 0 0 1 0 0 2 0 0 0 0 3

Қасқыр 0 0 0 0 0 0 0 0 0 3 0 2 5

Түлкі 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1 0 0 1

Қарсақ 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

Мысық 0 0 1 0 0 0 6 0 0 5 0 0 12

Құлан 3 0 0 0 0 0 0 4 4 3 0 5 19

Бұғы 0 0 1 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1

Ақбөкен 1 1 0 0 0 0 0 0 1 2 0 18 23

Қарақұйрық 0 3 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 3

Елік 0 0 0 0 1 0 0 0 0 0 0 0 1

Архар 0 1 0 6 0 0 0 0 0 3 0 1 11

Қабан 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1 0 0 1

Қоян 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

Тасбақа 4 0 0 0 0 0 0 0 0 1 0 3 8

Кеміргіштер 0 0 0 0 0 0 1 0 0 11 0 0 12

Mammalia,
ірі жануар

29 1 0 63 9 56 236 0 54 220 198 399 1265

Mammalia,
ұсақ жануар

19 0 0 17 6 43 62 3 58 564 67 219 1058

Құс 0 11 14 2 2 1 0 0 0 34 0 3 67

Тауық 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

Балық 0 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0 0 1

БАРЛЫҒЫ 169 317 43 1427 122 250 1005 125 453 4519 709 3812 12951

Қорыта айтқанда, жалпы 16 археологиялық ескер-
ткіштен (қола дәуірі-2 ескерткіш, ерте темір дәуірі-2 
ескерткіш, ортағасыр-12 ескерткіш) – 17 977 дана жа-
нуар сүйегі анықталып, 12883 (71,6%) данасы нақты 
жануар түріне қарай ажыратылды.

2020-2021 жылдары зерттелген 12 ортағасырлық 
ескерткіштен жалпы саны – 12951 дана жануар сүйегіне 
археозоологиялық зерттеу жүргізілді (кесте 1).

Жалпы ортағасырлық қалаларда үй жануарлары
ның ішінде уақ малдың саны басым екендігі бірден 



52

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

байқалады. Аталған 12 ескерткіш бойынша уақ мал 
сүйектерінің мөлшері 6279 дананы (48,5%) құрайды. 
Жылқы мен ірі қара сүйектерінің арасында бірқатар 
айырмашылықтар бар. Сүйек саны бойынша екінші 
орында жылқы – 2105 дана (16,2%), үшінші орында 
ірі қара – 1785 дана (13,7%). Түйе сүйектерінің жалпы 
саны – 178 дана (1,3%). Ит сүйектері 12 ескерткіштің 
9-да кездеседі. Мысық сүйектері үш ескерткіштен 
(Қаратөбе, Ақтөбе, Шымкент) кездесіп отыр (2–3-сур.).

Аңшылықта негізгі орын алған жануарлар – құлан, 
ақбөкен және арқар. Дегенмен, бұл жануарлардың 
сүйектері барлық ескерткіштерден анықталмады. Си-
рек жағдайда қабан (Шымкент), қарақұйрық (Бурноок-
тябрьск), бұғы (Қаратөбе) аулаған.

Құс сүйектері ортағасырлық ескерткіштердің барлы
ғына жуығынан табылып отыр. Алайда, олардың үй 
құсына, не жабайы құсқа тиесілі екендігі белгісіз.

Қорыта айтқанда, жануар сүйектеріне арнайы 
зерттеулердің көлемін кеңейтіп, ежелгі фауна бойын-
ша деректерді жинақтау, алдағы уақытта Қазақстан 
территориясындағы ежелгі дәуірден бастап кейін-
гі ортағасырларға дейінгі мал шаруашылығы мен 
аңшылықтың даму қарқындарын және ерекшеліктерін 
анықтауға қажетті құнды материалдық базаны құрауға 
мүмкіндік беретінін археозоологиялық зерттеулер 
көрсетіп отыр.

Әдебиет
Ақымбек Е.Ш., Шагирбаев М.С. Ортағасырлық Қосқұдық 

қаласының қақпасы // Абай атындағы ҚазҰПУ-нің Хабаршы-
сы, «Тарих және саяси-әлеуметтік ғылымдар» сериясы. – № 
1(68). – 2021а. – Б. 226-246.

Ақымбек Е.Ш., Шагирбаев М.С. 2019–2020 жж. Орта
ғасырлық Маханды төрткүлінде жүргізілген зерттеулер 
// Марғұлан оқулары–2021: Қазақстан Республикасы 
Тәуелсіздігінің 30 жылдығына және Ә.Х. Марғұлан атындағы 
Археология институтының 30 жылдығына арналған 
«Этномәдени зерттеулер контекстіндегі Ұлы Дала» атты 
халықаралық ғылыми-тәжірибелік конференция материал-
дары (Алматы қ., 26–27 қазан 2021 ж.). / Жауап. ред. Бай-
танаев Б.А. – 3 томдық. 2-том. – Алматы: Ә.Х. Марғұлан ат. 
Археология институты. – 2021б.– Б. 182-205.

Ақымбек Е.Ш., Шагирбаев М.С. Ортағасырлық Аспара 
қаласының остеологиялық материалдары (2014 ж. қазба ма-
териалдары бойынша) // Электронды ғылыми журнал «edu.e-
history.kz» – № 2(26). – 2021в. EDU. E-HISTORY. Электрондық 
журнал. URL: https://edu.e-history.kz/ru/publications/view/1643. 
– (Қаралды: 18.02.2022 ж.).

Ақымбек Е.Ш., Шагирбаев М.С. Ортағасырлық Ақтөбе 
қаласындағы мұнара маңынан анықталған жануар сү
йектеріне археозоологиялық талдау (2014 жылғы қазба                 
жұмыстарының материалдары негізінде) // Омаров Ғани 
Қалиханұлының 60 жылдық мерейтойына арналған 
«Орталық Азияның ежелгі және ортағасырлық археологи-
ясы: мәдениеттер сабақтастығы және трансформациясы» 
атты Халықаралық ғылыми конференция материалдары               
(5 маусым 2021 ж.) / Жауапты ред. Р.С. Жуматаев. – Алматы: 
Қазақ университеті. – 2021 г. – Б. 124-139.

Ақымбек Е.Ш., Шагирбаев М.С. Ортағасырлық Ақыртас 
төрткүлінің остеологиялық материалдары // Қазақстан архе-
ологиясы – №  1 (11). – 2021д. – Б.72-100.

Ақымбек Е.Ш., Шағырбаев М.С. 2018–2019 жылдары 
«Археологиялық технологиялар зертханасының» атқарған 
жұмыстарына шолу // Қазақстан археологиясы. – №  2 (8). – 
2020а. – Б. 114-122.

Аржанцева И. Изучение останков самого раннего до-
машнего кота на Северном отрезке Шелкового Пути // IEA 
RAS. Институт этнологии и антропологии РАН. URL: https://
iea-ras.ru/index.php?go=News&in=view&id=2148 – (қаралды: 
23.02.2022 ж.)

Байтілеу Д. Анализ археозоологического материала по-
селения Тарангул (предварительные данные) // Археология 
Казахстана – №  2 (12). – 2021а. – С. 141-151.

Байтілеу Д., Шагирбаев М.С. Результаты палеозоологи-
ческого анализа остеологического материала из поселения 
эпохи бронзы Балкан в Центральном Казахстане // Народы и 
религии Евразии. – Том 26. – № 4. – 2021б. – C. 21–31.

Байшашов Б.У., Шагирбаев М.С. Көне дәуірдегі мал 
шаруашылығы мен аңшылықтың маңызы (остеологиялық 
материалдар негізінде) // «Ақынжанов оқулары – 2019»  атты 
көрнекті археолог – Сержан Мұсатайұлы Ақынжановтың 
80 жылдығына арналған жас ғалымдардың халықаралық 
археологиялық конференциясының жинағы. (16-17 қазан 
2019). / Ред. Б.Ә. Байтанаев. – Алматы, Ә.Х. Марғұлан ат. 
Археология институты. – 2019. – Б. 100-107.

Гайдученко Л.Л. Остеологические материалы поселения 
Талдысай // Комплекс памятников в урочище Талдысай. /
Отв. ред. А.З. Бейсенов. – Алматы, Институт археологии им. 
А.Х. Маргулана, 2013. – 399 с. 

Кашкинбаев К. Берелские лошади. Палеопатологический 
аспект исследования. – Астана: Изд. гр. ФИА, 2013. – 378 с. 

Кашкинбаев К., Самашев З. Лошади древних кочевников 
Казахского Алтая. – Алматы: ТОО РПИК «Дәуір», 2005. – 129 
с.

Нуржанов А.А., Шагирбаев М.С. Археозоологические 
исследования костных остатков из средневекового горо-
дища Кастек (по материалам раскопок 2020 г.) // «Орталық 
Азияның ежелгі және дәстүрлі қоғамдарының тарихи-мәдени 
мұрасы: жаңа ашылымдар мен пәнаралық зерттеулер» атты 
«ХІIІ Оразбаев оқулары» халықаралық ғылыми-әдістемелік 
конференция материалдары / Жауапты ред. Р.С. Жуматаев. 
– Алматы: Қазақ университеті, 2021. – Б. 185-193.



53

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Нурумов Т.Н. Личное дело // Архив Института археологии 
им.А.Х. Маргулана. Ф. 11, оп. 119, д. 111, 26 л.

Отчет о НИР за 2018 год по теме:  «Древняя и средне-
вековая история Великой Степи: этногенез и культурогенез 
– опыт междисциплинарных исследований»  // Архив Инсти-
тута археологии им.А.Х. Маргулана. Ф. 11, оп. 60, д. 3355, 
159 л.

Отчет о НИР за 2019 год по теме: История и культура 
Великой Степи // Архив Института археологии им.А.Х. Мар-
гулана. Ф. 11, оп. 61, д. 3386, 503 л.

Савельева Т.В., Шагирбаев М.С. Остеологические мате-
риалы из караван-сарая Шенгельды // Вестник КазНПУ им. 
Абая, серия «Исторические и социально -политические нау-
ки». – № 1(64). – 2020. – С. 390-400.

Талеев Д.Ә., Ержигитова А., Шағырбаев М.С. Ежелгі Са-
уран (Қаратөбе) қаласының остеологиялық материалдары 
// «Орталық Азияның ежелгі және дәстүрлі қоғамдарының 
тарихи-мәдени мұрасы: зерттеу, түсіндіру және сақтау 
мәселелері» атты «ХІІ Оразбаев оқулары» халықаралық 
ғылымиәдістемелік конференция материалдары (17–18 
сәуір, 2020 жыл). / Жауапты ред. Р.С. Жуматаев. – Алматы: 
Қазақ университеті, 2020. – Б. 201-209.

Талеев Д.Ә., Шагирбаев М.С. Бурнооктябрьск 1 
(Жылқышытөбе) қаласының остеологиялық материалда-
ры // Марғұлан оқулары – 2020: «Ұлы Дала археологиялық 
және пәнаралық зерттеулер аясында» атты халықаралық 
ғылыми-тәжірибелік конференция материалдары. Алматы 
қ., (17–18 қыркүйек 2020 ж.). / Бас ред. Б.А. Байтанаев. – 1 
том. – Б. 230-242.

Утубаев Ж.Р., Шагирбаев М.С. Бәбіш мола қалашығынан 
табылған жануар сүйектерінің археозоологиялық талда-
улары (2020 жылғы материалдар бойынша) // «Орталық 
Азияның ежелгі және дәстүрлі қоғамдарының тарихи-мәдени 
мұрасы: жаңа ашылымдар мен пәнаралық зерттеулер» атты 
«ХІIІ Оразбаев оқулары» халықаралық ғылыми-әдістемелік 
конференция материалдары / Жауапты ред. Р.С. Жуматаев. 
– Алматы: Қазақ университеті. – 2021а. – Б. 83-93.

Утубаев Ж.Р., Шагирбаев М.С. Құланның руди-
мент сүйегінен істелген ілмек туралы (Бәбіш Мола-7 
остеологиялық материалдары негізінде) // «Орталық 
Азияның ежелгі және дәстүрлі қоғамдарының тарихи-мәдени 
мұрасы: зерттеу, түсіндіру және сақтау мәселелері» атты «ХІІ 
Оразбаев оқулары» халықаралық ғылымиәдістемелік кон-
ференция материалдары (17–18 сәуір, 2020 жыл). / Жауап-
ты ред. Р.С. Жуматаев. – Алматы: Қазақ университеті, 2020б. 
– Б. 118-123.

Утубаев Ж.Р., Шагирбаев М.С. Остеологические мате-
риалы античного памятника Бабиш-мола 7 в низовьях Сыр-
дарьи* (по материалам 2019 года) // Вестник КазНПУ имени 

Абая, серия «Исторические и социально-политические нау-
ки». – № 4(67). – 2020а. – С. 354-363.

Утубаев Ж.Р., Шагирбаев М.С. Остеологические матери-
алы из мавзолеев Бабишмолинского оазиса // Вестник Каз-
НУ им. Аль-Фараби. Серия историческая. – № 3 (102).  – Ал-
маты. Қазақ университеті, 2021б. – С. 195-205.

Шагирбаев М., Сорокин Д., Казизов Е.С., Морыксин Д.В., 
Бычков В.С. Исследования остеологических материалов с 
городища Шымкент (2019-2020 гг.) // Культурное наследие 
научный журнал. №2 (93). – Нур-Султан. – 2021. – С. 23-47.

Шагирбаев М.С. Асықты пайдалану тарихына шолу // 
Аdyrna ұлттық порталы. URL: https://adyrna.kz/post/25568. – 
(қаралды: 23.02.2022 ж.)

Шагирбаев М.С. Ержигитова А., Казизов Е., Сорокин Д. К 
изучению особенностей ведения хозяйства населением го-
родища Культобе: по данным археозоологического анализа 
(2020–2021 гг.) // Археология Казахстана –   №  3 (13). – 2021. 
– С. 108-134.

Шагирбаев М.С. О становлении археозоологии в Казахс-
тане (к 95-летию со дня рождения Л.А. Макаровой) // Архео-
логия Казахстана. – № 14(4). – 2021. – С. 148–169.

Шагирбаев М.С. Остеологические материалы средневе-
кого городища Талгар // Културное наследие научный жур-
нал. – 2020а. – №4. – Нұр-Сұлтан. –С. 115-128.

Шагирбаев М.С., Ақымбек Е.Ш. Итті жерлеу ғұрпы // 
Ғалым-этнограф Б.К. Қалшабаеваның 60 жасқа толуы-
на арналған «Ұлы дала кеңістігіндегі этноархеологиялық 
зерттеулер мен этносаралық қатынастар мәселесі» атты 
халықаралық ғылыми-әдістемелік конференция материал-
дары / Жауапты ред. Р.С. Жуматаев. – Алматы: Қазақ уни-
верситеті, 2020б. – Б. 347-359.

Шагирбаев М.С., Утубаев Ж.Р. Бәбіш мола қаласынан 
табылған остеологиялық материалдардың сандық және 
морфологиялық құрамы (2018 жылы табылған материал-
дар негізінде) // Абай атындағы Қазақ ұлттық педагогикалық 
университетi Хабаршы «Тарих және саяси-әлеуметтік 
ғылымдар» сериясы. – № 3(62). – 2019а. – Б. 382-391.

Шагирбаев М.С., Утубаев Ж.Р. Жануар асықтарының 
археозоологиялық зерттелуі (Бәбіш мола қаласының мате-
риалдары бойынша) // Қазақстан Археологиясы. – Алматы, 
Хикари. – №  4 (6). – 2019б. – Б. 79-116.

Шағырбаев М.С. Орта ғасырлардағы ірі қараның 
шаруашылықтағы рөлі (археозоологиялық материалдар 
бойынша) // Ұлы дала тарихы мен мәдениеті. Халықаралық 
ғылыми-практикалық конференция материалдары / Бас. 
ред. М.Қ. Әбусейітова. Құрастырушылар: Н. Ж. Шаймарда-
нова, З. С. Табынбаева. – Алматы: «Шығыс пен Батыс». – 
2020б. – Б. 205-215. 



54

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

В прошлом историческом процессе в древнетюрк
ском обществе женщина (катун, кызгак, эбчи) является 
лучшим другом своего мужа, его самой большой опорой 
в борьбе за жизнь, его товарищем, которая скачет на 
лошади, мастерски владеет мечом и стреляет из лука, 
когда это необходимо. Кроме того, она всё в вашем 
доме: мать, первая учительница и воспитательница 
своего ребенка, мастер искусных и тканых изделий, 
таких как, гончарные изделия, войлок и ковры. В 
семье, в обществе и в государственном управлении 
она выступает как привилегированный партнер власти 
[Орхон 1982: 219].

Женщины занимают место во многих старых 
тюркских эпосах и мифах как источник жизни, 
идеальная жена, мать, символ сердца, ума и мудрости. 
В тюркской эпической традиции женщины принимали 
активное участие в борьбе и демонстрировали 
навыки, подобные героям-мужчинам. Эпический жанр 
женщин-воительниц, пассивные и субъект любви, 
женщины предстали как главные действующие лица 
народных сказок. При рассмотрении истории тюркской 
культуры, видно, что существует бесчисленное 
множество героинь, которые формируют общество 
от системы верований до образа жизни и становятся 
символами национальных ценностей с их различными 
характеристиками [Bars 2014: 98].

По старому тюркскому поверью, основание 
государства, причина его существования зависит как 
от «кагана», так и от «катуни». В этом отношении Бог 
привилегировал как «каган», так и «катун»:

АБИШЕВА А. А.

Абишева Айгуль Абдрахмановна
Университет Анкара Хаджи-Байрам Вели 

(Анкара, Турция),
Национальный музей Республики Казахстан, 

(Нур-Султан, Казахстан);
aabisheva691@gmail.com

О РОЛИ ЖЕНЩИНЫ в ТЮРКСКОМ ОБЩЕСТВЕ

(В честь моего дяди-кагана) я поставил во главе 
(вереницы могильных камней) «балбалом» киргизского 
кагана. (Тогда) Небо, чтобы не пропало имя и слава 
тюркского народа, возвысило моего отца – кагана и 
мою мать – катун. Небо, дарующее (ханам) государст-
ва, посадило меня самого, надо думать, каганом, что-
бы не пропало имя и слава тюркского народа [Малов 
1951: 23, 39].

В надписях и других письменных произведениях, 
относящихся к древнетюркскому периоду, имеется 
множество понятийных знаков, которые используются 
для женщин с разными характеристиками и разным 
статусом. Тот факт, что среди старых тюркских 
топонимов (река, гора и т. д.) носит имя женщины 
(катун) – река Катунь, гора Катунь (Алтайский 
край), является еще одним показателем ценности, 
придаваемой женщине [Худенко 2018: 104].

Слово кут, употребляющееся в группах тюркских 
языков с древнейших времен и имеющее особое 
значение, является одним из «привилегированных» 
понятийных знаков, относящихся к женщинам. На 
самом деле, по старинному тюркскому поверью, 
настоящим хозяином «кута» является Бог. Бог не 
каждому дает «кут». Ханы, господины, катуны, 
тигины, кунчуйцы получают привилегии благодаря 
этим субстанциям, и без проблем управляют своими 
государствами и народами [Divitsioglu 1987: 124]. 

Аннотация. До сих пор высказывались различные мнения о статусе женщины в тюркских племенах; обсужда-
лись место и значение женщины в семье и в общественной жизни. Языковые факторы, археологические знания, 
находки и документы предоставляют очень важные данные для определения места и важности женщины в об-
ществе для тех, кто интересуется этой областью. В этой статье, озаглавленной “Размышления о роли женщины 
в тюркском обществе”, предпринята попытка определить место женщины в тюркских племенах с помощью кон-
кретных предметов, взятых из женских скульптур древнетюркского периода, раскопанных в разных регионах 
тюркского мира.

Ключевые слова: Женские скульптуры, балбалы, место женщины в древних тюркских племенах.

© Абишева А. А.



55

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

В древних тюркских общинах считалось, что 
милость Божья к избранным и уважаемым исходит 
от женщин и матерей. Действительно, катун / ана 
сравнивается с “Умай – ана”, которая считается как 
символ «кут», «фортуны», «богатства», «государст-
ва», «изобилия», «счастья» и «мира», помимо этого, 
женщины были показаны как источник “доблести”, 
“героизма”, “воинственности” вождей и командиров.

для (т. е. на радость) её величества моей матери-
катун,

подобной Умай, мой младший брат получил 
геройское имя Кюль-Тегин,

(стал зваться мужем, т. е. богатырём) [Малов 1951: 
24, 40].

Кроме того, этнографические источники уточняют, 
что у тюрко-монгольских племен Умай ана, Байана, Май 
ана, ассоциируются с женским божеством. По мнению 
Ж. Артыкбаева, в лиро-эпической поэме «Козы-Корпеш 
и Баян сулу», а именно главный характер поэмы – 
Баян сулу, отражает идеал кочевых народов о женской 
красоте, верности, хранительницы семейного очага. 
Но за этим образом скрыты представления древних 
о создателе о богине земли и воды, олицетворяю-
щая плодородие. Основная мысль слова «бай» при-
меняется на данный момент в значении – богатства, 
изобилия и достатка. «Бай ана» – производное от 
«бай» – сакральный образ богини Земли и Воды, 
она покровительница человека, животных, птиц и 
растений. Сохранившееся среди язычников сибирских 
тюрков «Байана», в казахском обществе сохранилось 

уже в измененном виде как «Баян сулу. Таким образом, 
тут обнаруживается мощная сакральная основа 
мироздания [Шаханова 1990: 43; Артыкбаев 2011: 64].

В некоторых памятниках, относящихся к тюркскому 
периоду, встречаются изваяния с рассеченной (чаще 
трехсрезной) короной (рис. 1, 2). Некоторые исследова
тели заявили, что эти статуи принадлежат женщинам 
и представляют собой «Умай Ана» / «Богиню – мать 
Умай». Однако некоторые из них утверждают, что 
подобные срезанные короны существуют также и 
у мужских памятников. Рассматриваемые статуи, 
возможно, были воздвигнуты в память о «Маме 
Умай»/ «Матери – богине Умай», или они могли быть 
сделаны во имя могущественных правителей, либо во 
имя шаманов своего времени. Действительно, корона 
представляет символ власти и могущества. Корона, 
являющаяся одной из непременных и незаменимых 
аксессуаров глав государств / руководителей, также 
входила в число атрибутов для шаманов, борющихся 
снечистой силой; некоторые шаманы также носили 
головные уборы, напоминающие корону [Досымбаева 
2013: 170; Табалдиев, Шаменова 2003:13-14].

Рис. 1. Тюркская монета.  Каган под Полумесяцем и 
Звездой и Катунь с короной. 

(Ташкент. Первая половина VII века)

Рис.2. Каменное изваяние женщины с короной 
(по: [Досымбаева 2012: 25])



56

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Территория, расположенная ныне на границе 
Казахстана и Кыргызстана, на которой встречают-
ся статуарные памятники с изображениями в виде 
срезанной короны, была центром Западно-Тюркского 
каганата. Известно, что женщины так же, как и мужчи-
ны, принимали активное участие в государственном 
управлении на этих землях. Более того, некоторые 
письменные источники ясно раскрывают роль женщин 
в государственном управлении тюрков [Досымбаева, 
Жолдасбеков 2013: 11 – 12; Kargy-Olmez 1996: 227-
228]. 

С историей существования тюркских каганатов 
неразрывно связана и традиция установления 
каменных изваяний. Необходимо отметить, 
что аналогичные памятники существовали и в 
предыдущий и в последующий периоды, но в VI– XIII 
вв. на территориях Дешт– и Кипчака, Сибири и Алтая их 
распространение связывают с тюркскими племенными 
образованиями. 

Существуют различные мнения относительно 
причин исчезновения статуарных памятников 
древних тюрок. Так, данное явление связывают с 
монгольским нашествием или результатом усиления 
влияния ислама в регионе [Досымбаева 2011: 275; 
Красильников, Тельнова 2000: 231; Пилипчук 2013: 

62]. Исследователи также отмечают, что многие 
каменные изваяния в последующие периоды истории 
стали использоваться в качестве материалов при 
строительстве дорог и мостов [Плетнева 1974: 58; Ар-
сланова, Чариков 1974: 222].

Мужские и женские изваяния устанавливались 
над могилами или в ритуальных местах захоронения, 
главным образом для того, чтобы сохранить 
память об умерших. Некоторые из этих изваяний 
отображают основные черты людей, в память 
о которых они были воздвинуты. Известно, что 
в монументальных надгробных комплексах, 
относящихся к древнетюркскому периоду, встречаются 
множество статуарных памятников, изображающих 
родственников кагана, его соратников и подчинен-
ных. Среди рассматриваемых памятников женские 
статуи изображены по-разному. Примечательно, что 
некоторые изваяния изображены держащими кубок/
чашу одной или обеими руками (рис. 3) [Досымбаева, 
2002: 87].

В 2001 году турецко-монгольским научным ко
митетом были проведены раскопки в комплексе 
мавзолея Бильге кагана. К северу от алтарного камня 
при раскопках была обнаружена безымянная могила. 
В этом гробничном комплексе, который скорее всего 
принадлежал жене Бильге кагана, были обнаружены 
украшения и предметы быта, состоящие из золота, 
серебра, меди, железа и драгоценных камней. Тот 
факт, чтозахоронения мужчины и женщины, кагана и 
катуни находятся в одном гробничном комплексе, так-
же является показателем ценности, придаваемой жен-
щине. Наличие изваянии его жены, выполненной в тех 
же размерах, что икагана,важно с точки зрения того, 
чтокатун, находившаясярядом с каганом, былатакже 
при кагане в государственном управлении (рис. 4), 
[Баяр 2004:76].

Рис. 4. Общий вид статуй Бильге Кагана (слева) и 
его жены (справа) 

(Национальный исторический музей Улан-Батора, 
Монголия)

Рис. 3. Каменное изваяние женщины. 
Центральный Казахстан. IX-X вв.

(Из фонда Национального музея РК, 
Инв. № ҚРҰМ нқ 28139)



57

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Известно, что уважение и ценность, придаваемые к 
женщинам в древнетюркских государствах и общинах 
в дальнейшем нашли свое продолжение в уйгурском, 
караханидском и кыпчакских периодах. Каменные 
изваяния тюркского периода продолжились в 
уйгурский период со стилистическими особенностями 
их каменных прародителей. В караханидский период 
идея монументализации могилы сохранялась в 
разных  формах, хотя и противоречила исламскому 
понимаю. В период Караханидов, первого тюркского 
государства, принявшего ислам, традиция возведения 
каменных изваяний приняла стилизованную форму. 
Впервые с этого периода изваяния были заменены 
надгробиями, куполами и гробницами. Среди 
упомянутых великолепных памятников немало и 
женских. На сегодняшний день существует сотни 
прекрасных архитектурных сооружений, построенных 
в честь женщин в разных регионах тюркского мира. 
В кипчакский период женские изваяния были также 
изображены держащими в руке чашу. Следует 
отметить, что в кипчакских женских скульптурах линии 
тела женщин изображены более подробно [Кубарев, 
Кубарев 2013: 14]. 

Издавна говорят, что женщина принимала 
активное участие в управлении государством и стояла 
за каганом в древнетюркских племенах и общинах. 
Однако в источниках по этому поводу очень мало 
конкретизации. Абстрактные понятия, которые не 
имеют материальной стороны и могут восприниматься 
через мысли, становятся более постоянными, когда 
воплощаются и находят свою взаимность. Во многом 
подобные дефиниции связаны с женщиной, с ролью 
женщины в тюркском обществе. Однако сущствовали и 
конкретные предметы и артефакты, которые указывают 
и демонстрируют место и значение женщины в 
древнетюркском обществе. Во главе их, несомненно, 
стоят каменные изваяния с женским обликом, украше-
ния и предметы первой необходимости женщин. 

Несомненно, что каждый тип статуарных 
памятников, украшений и предметов пользования, 
связанных с женщинами, необходимо рассматривать и 
исследовать отдельно, так как каждый из них обладает 
уникальными свойствами и значением, которые следу-
ет рассматривать и изучать независимо друг от друга.

Литература
Арсланова  Ф.Х., Чариков  А.А. Каменные изваяния 

Верхнего Прииртышья // СА. – 1974. – № 3. –С.220-235.
Артыкбаев Ж.О. Поиск Бога в «Козы корпеш - Баян сулу» 

// Мысль. – 2011. – №11. –C. 63-72.
Баяр Д. Новые археологические раскопки на памятнике 

Бильгэ кагана // Археология, этнография и антропология Ев-
разии. – 2004. – №4 (20). –С. 73– 84.

Досымбаева А.М. Образ женщины в монументальном 
искусстве тюрков средневекового Казахстана // Известия 
МОН РК НАН РК. Сер. обществ. наук. – 2002. – № 1. –С. 75-91.

Досымбаева А.М. Тюркское наследие Казахстана как 
источник по истории тюркских народов Евразии// Археология 
Казахстана в эпоху независимости: итоги, перспективы. М-лы 
междунар. науч. конф., посвящ. 20-летию независимости 
Республики Казахстан и 20-летию Института археологии им. 
А. Х. Маргулана (г. Алматы, 12-15 декабря 2011 г.) / гл. ред. 
Байтанаев Б.А., отв. ред. Бейсенов А.З. – Алматы: Институт 
археологии им. А. Х. Маргулана, 2011. – С. 274-282.

Досымбаева А.М. Тюркское наследие Евразии VI-VIII вв. 
(научно-популярный альбом). – Алматы: Service Press, 2012. 
228 с.

Досымбаева А.М. История тюркских народов. 
Традиционное миовоззрение тюрков. – Алматы: Seuvice-
Press, 2013. – 250 с. 

Досымбева А., Жолдасбеков М. Западный Тюркский 
каганат. Атлас. – Астана: ServicePress, 2013. – 848 с.

Красильников К.И., Тельнова Л.И. Половецкие изваяния 
среднего Подонцовья: Типология, эволюция, хронология (по 
материалам коллекций Луганской области) // Степи Европы 
в эпоху средневековья./ Гл.ред. Евглевский А.В. – Донецк: 
Донецкий национальный университет, 2000. – Т. 1. – 400 с.

Кубарев В.Д., Кубарев Г.В. Каменные изваяния древних 
тюрок Южной Сибири. Каталог коллекции Музея истории и 

культуры народов Сибири и Дальнего Востока и Историко-
архитектурного музея под открытым небом ИАЭТ СО РАН. – 
Новосибирск: ИАЭТ СО РАН. – 2013. – 79 с. 

Малов С.Е. Памятники древнетюркской письменности. 
Тексты и исследования. – М.: АН СССР, 1951. – 451 с.

Орхон - Енисей тексттери / Гл.ред. Кудайбергенов С., Отв.
ред. Сыдыков С. – Фрунзе: Илим, 1982. – 243 с.

Плетнева С.А. Половецкие каменные изваяния. – М.: На-
ука, 1974. – 200 с.

Пилипчук Я.В. «Половецкие бабы» как источник по 
социальной истории кыпчаков // Казахская цивилизация. – 
2013. – № 3 (52). – С.57-68.

Табалдиев К.Ш., Шаменова А.А.  Каменные изваяния 
Бураны: путеводитель. – Бишкек: Изд-во КТУ «Манас»; Респ. 
археол. архит. музей-комплекс «Башня Бурана», 2003. – 16 с.

Худенко Е.А. Реки Алтая в отечественной литературе ХХ-
ХХI веков: мифопоэтика и символика // Филология и человек. 
– 2018. – № 3. – С. 103-116.

Шаханова Н.Ж. Понятие «Құт» в традиционном 
мировоззрении казахов// Культура кочевников на рубеже 
веков (XIX-XX, XX-XXI): проблемы генезиса и трансформа-
ции: материалы международной конференции (г. Алматы, 5-6 
июня 1995 г.) / Отв. Ред. Шаханова Н.Ж. – Алматы: Assotsiat-
siia «Rafakh», 1995. – С. 160-169.

Bars, M. E. Woman type in the epic of ak kagan // International 
Journal of Turkish Literature Culture Education. – 2014. – № 3 
(3). – Р. 94-111.

Divitsioglu, S. Indigenous Turks: kut,strength and majesty. – 
Stambul: Yapi kredi, 1987. – 334 s.

Kargy-Olmez, Z. Abul-Gazi. Shajara-i Tarakima. – Ankara: 
Simurg, 1996. – 272 s.



58

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Талас өңірі – ежелден халық тығыз қоныстанып, 
гүлденген аймақтың бірі. Ұлы Жібек жолының 
бойындағы – Талас өңірінде көптеген қалалар мен 
қоныстар бой көтерді. Тарихи аймақтың негізгі 
орталығы ретінде – Тараз қаласы айтылады [Байпақов, 
Нұржанов 1992: 111]. Талас және Шу өңірлеріндегі 
көзе өндірісінің даму үдерсі VI ғасырдан  бастап қала 
санының артуымен байланысты. Аймақтағы қыш 
өндірісі қарлұқ қағанатының уақытында ерекше дамып, 
қарахан кезеңінде шарықтап гүлдеген [Ақымбек 2015: 
162]. Өңірдің археологиялық тұрғыдан зерттелу тари-
хы ХІХ ғасырдың аяғынан бастау алады. ХХ ғасырдың 
ортасынына дейінгі алғашқы   зерттеушілер қатарына 
П. Лерх, Д. Иванов, Е.Ф. Каль, В.В. Бартольд, В.А. Кал-
лаур, В.П. Лаврентьев, Е.А. Диваев және т.б. [Ақымбек, 
Шағырбаев 2020] ғалымдарды жатқызуға болады. 
Дегенмен, бұл кезеңдегі зерттеулер көбінде барлау 
жұмыстары ретінде болып, ескерткіштерді сипаттап 
жазып қалдырды. Соғыстан кейінгі жылдардан бастап, 
қазіргі күнге дейінгі жүйелі археологиялық зерттеу 
жұмыстары А.Н. Бернштам, Е.И. Агеева, Г.И. Пацевич, 
М.С. Мерщиев, К.М. Байпақов, П.Н. Кожемяко, Т.В. Са-
вельева, М. Елеуов, А.А. Нұржанов, М.С. Қасенов, Д.Ә. 
Талеев, Е.Ш. Ақымбек және т.б. ғалымдардың есімімен 
байланысты.

НҰРҒАЛИ Н.

Нұрғали Несіпбай
Ә.Х. Марғұлан ат. Археология институты,

Алматы, Қазақстан;
nesipbay.nurgali01@mail.ru

ТАЛАС ӨҢІРІНІҢ ОРТАҒАСЫРЛЫҚ АСҮЙЛІК КЕРАМИКАСЫНЫҢ 
ЗЕРТТЕЛУ ТАРИХЫ

Талас өңірі археологиялық тұрғыдан жақсы зерт
телгенімен, керамикасына қатысты арнайы зерттеулер 
аса көп емес. Оның ішінде, асүйлік қыш бұйымдарына 
қатысты ғылыми еңбектер жоқтың қасы. Керамикалық 
материалдар – тұрмыстың барлық салаларына кеңінен 
пайдаланылғандықтан, ежелгі тұрғындардың тыныс-
тіршілігіне қатысты көп мәлімет береді. Қазба бары-
сында табылған қыш ыдыстардың ішінде – асүйлік 
бұйымдардың үлес салмағы әрқашан басым келеді. Се-
бебі, ас дайындау ісі – ас ішу процесінен бұрын орын-
далады. Сондықтан, тағам дайындалатын ыдыстардың 
жасалу әдісі, құрамы, пішінделуі, өзге мақсаттағы қыш 
ыдыстардан ерекшелеп тұрады. 

Алдымен, асүйлік қыш бұйымдардың түрлеріне 
тоқталып өтейік. М. Қасенов Талас өңірінен табылған 
асүйлік қыш ыдыстарға: қазан, шөңке, таба және 
т.б. ыдыстарды жатқызған [Қасенов 2015: 60]. Ал,                          
Е.Ш. Ақымбек жалпы асүйлік қыш бұйымдарға: 
көзе, көзелек, қазан, таба, қақпақ, саптыаяқ, үйкекті 
жатқызған [Ақымбек 2016: 224].

А.Н. Бернштам 1930-40 жылдары Талас 
өңіріндегі ортағасырлық қалалар мен қоныстарда 
жүйелі түрде археологиялық қазба жұмыстарын 
жүргізеді. Тараз қаласынан көптеген құрылыс орын-
дары мен археологиялық жәдігерлер табылады.                                                  

Аннотация. Мақалада Талас өңірінің ортағасырлық ас үйлік керамикасының зерттелу тарихына хронологиялық 
негізде талдау жасалады. Отандық археологияда ортағасырлық керамикамен байланысты зерттеулер көп 
болғанымен, оның ішінде жеке түрлеріне, мысалы ас үйлік қыш ыдыстарға қатысты зерттеулер сирек кездеседі. 
Бірқатар ғалымдардың еңбектерінде Талас өңірінің қыш бұйымдары жалпы қарастырылып, ас үйлік ыдыстарға 
сипаттама берілгенімен, ол ақпараттарды жалпы Талас өңірі үшін салыстырмалы мәлімет ретінде қарастыруда 
жеткіліксіз болып отыр. Осыған байланысты, мақалада Талас өңірінің керамикасына қатысты бүгінге дейін 
жарияланған зерттеулердің ішіндегі ас үйлік ыдыстардың археологиялық сипаттамалары, ыдыстардың типологи-
ясы мен мерзімделуіне қатысты мәліметтер сұрыпталып, өзара салыстырмалы талдау жүргізу міндеті қойылды. 
Зерттеу нәтижесінде, Талас өңірінде орналасқан Төменгі Барысхан қаласынан табылған ас үйлік қазандардың 
Шу, Жетісу және Оңтүстік Қазақстан өңірлеріндегі қазандардан аса бір ерекшеленбейтіндігі анықталумен қатар, 
Талас өңірінде басқа өңірлердің қазандарында байқалмайтын, үшбұрышты қазан тұтқалары кездесетіні белгілі 
болды.

Түйін сөздер: Талас өңірі, ортағасыр, археология, типология, ас үйлік керамика, қазан. 

© Нұрғали Н. 
Зерттеуді ҚР БҒМ Ғылым комитеті қаржыландырған (ҒҚ № AP09260358)



59

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

А.Н. Бернштамның 1941 жылы шыққан «Памятники 
старины Таласской долины» атты еңбегінде, ескер-
ткіштермен қатар, ішінара керамикалық бұйымдары 
да сипатталған. Еңбекте VI-VIII ғғ. есктерткіштердің 
материалдық мәдениеті аз зерттелгенін атап өтеді. 
Бұл кезеңге жататын құрылыс қабаттарының ерек-
шеліктері – сырсыз керамикалық материалдардың 
көп болуы. Талас өңіріндегі ортағасырлық Қостөбе 
қаласынан дөңгелек түпті, көлденең  тұтқалы ыды-
стар, тұтас сақталған ыдыстар да табылған. Күйе 
жағылған асүйлік қазандар  да кездескен. Автор, 
қазан қабырғаларындағы күйе іздерінің болуын ошақ 
жүйесіне байланысты екендігін атап көрсетеді [Берн-
штам 1941: 31]. А.Н. Бернштам, бұл еңбекте қыш ыды-
старды қызметтік-технологиялық белгілері бойынша 
жіктеп, олардың мерзімделу мәселелерін қарастырған.

1960-1963 жылдары Т.И. Сенигова ортағасырлық 
Тараз қаласының цитаделі мен шахристанына  қазба 
жұмыстарын жүргізіп, нәтижесінде асханалық, 
шаруашылық-тұрмыстық мақсаттағы ыдыстармен 
қатар, асүйлік бұйымдар да табады. Аталған қазба 
жұмыстарының негізінде 1972 жылы «Средневековый 
Тараз» атты монографиясы жарық көреді. Еңбекте, 
керамикалық материалдар қолданылу аясы бойынша 
жіктелген. Сонымен қатар, қыш ыдыстар мерзімдері 
бойынша бөлініп қарастырылған. Асүйлік ыдыстардың 
ішінде қазандар мен қақпақтар, көзелер қарастырылып, 
олардың суреттері кестеде берілген. Т.И. Сенигованың 
Тараз қаласының цитаделіне жүргізілген қазба 
жұмыстарының нәтижесінде, үшінші құрылыс кезеңінің 
материалдары төртінші және бесінші құрылыс кезеңінің 
материалдарынан аз болғандығын атап көрсеткен. 
Асүйлік ыдыстардың ішінде қазандар жиі кезде-
скен. Қазан барлық құрылыс кезеңдерінің қабатынан 
табылған. Дегенмен, бір қызығы цитадельдің төртінші 
құрылыс кезеңінен (VIII–IX ғғ.) үшбұрыш тұтқалы 
қазанның табылғанын айтады [Сенигова 1972: 53]. 

К.М. Байпақовтың 1985 жылы Талас өңіріндегі 
қалаларға байланысты «Исследования в Талас-
ской долине и на городище Куйруктобе» атты 
мақаласы жарық көреді [Байпаков 1985: 564–565]. 
Қазақ КСР ҒА-ның Тарих, археология және этно-
графия инситутының Тараз отряды Тараз қаласы 
және оның айналасындағы қалалар мен қоныстарға 
археологиялық зерттеу жұмыстарын жүргізеді. Зерттеу 
жұмыстары нәтижесінде – Шөлтөбе, Қаратөрткүлтөбе, 
Қоңырбайтөбе, Жантөбе секілді ортағасырлық «ұзын 
қорғанды» қалалар анықталған. Аталған қалалардың 
басым бөлігі VI–XII ғғ., мерзімделген, ал Қоңырбайтөбе 
қаласы XIV ғасырға дейін өмір сүрген. Шөлтөбе 
қаласының цитаделіне жүргізілген зерттелуер бары-
сында XI-XII ғасырларға жататын екі тұрғын-үй ке-

шені табылған. Автор табылған жәдігерлердің ішінде 
қызықты керамикалық материалдарды айтып өтеді. 
Олардың қатарында асүйлік қазандар, антрапоморфты 
құмыралар, түрлі түсті шыны ыдыстар табылған [Бай-
паков 1985: 564].

Сонымен қатар, К.М. Байпақов Тараз қаласының 
солтүстік-шығысынан 15 км жерде орналасқан 
Қостөбе қаласының қорымында археологиялық қазба 
жұмыстарын жүргізген. Зерттеу барысында саз кірпі-
штен салынған 2,5×1,5 м көлеміндегі наус табылған. 
Жерлеу орнынан қаңқа сүйегімен бірге керамикалық 
бұйымдар да кездескен. Олардың қатарында асүйлік 
қазандар мен құмыраларды атап көрсетеді. Автор, 
аталған керамикалық материалдарды VI-VIII ғғ. мерзім-
дейді [Байпаков 1985: 564]. 

1985 жылы М. Қасеновтың «Раскопки городище 
Торткуль» мақаласы жарияланады [Касенов 1985: 
572–573].  Еңбекте, Қазақ КСР ҒА-ның Тарих, археоло-
гия және этнография инситутының Тараз отрядының, 
Тараз қаласындағы Сулейманова көшесінің бойында 
орналасқан – Төрткүл ескерткішіне жүргізілген зерттеу 
жұмыстарының нәтижесі баяндалады. Ескерткіштің 
көлемі – 80х80 м, биіктігі – 1,5-2 м болып келген тік 
бұрышты алаң. І қазба қабырғаның солтүстік-батыс 
бөлігіне салынған. Шығыс қабырғасына жақын жерден 
ошақ орны ашылған. Ошақтың қасынан көп мөлшерде 
қыш ыдыс сынықтары табылған. Олардың қатарында 
асүйлік қазандар бар. Сондай-ақ, қаланың шығыс 
бөлігіне екінші қазба салынады. Қазба орнынан – 
3,5х3,5 м екі бөлменің орны анықталады. Қабырғаның 
оңтүстік бөлігіндегі суфа қасынан ошақ табылған. Оның 
диаметрі – 25 см, тереңдігі – 36 см. Бөлме ішінен қоқыс 
шұңқыры және керамикалық материалдар анықталған. 
Автор төрткүлді XI-XIII ғ. басында өмір сүргендігін атап 
көрсетеді [Касенов 1985: 573].

М. Елеуов өзінің «Шу-Талас өңірінің ортағасырлық 
қалалары мен мекендері (VI-XIII ғ. басы)» атты 
докторлық диссертациясында қыш ыдыстарға арнайы 
тоқталған [Елеуов 1999: 196-223]. Еңбектің алтыншы 
тарауының бір тараушасында, Талас өңіріндегі: Өрнек, 
Қостөбе, Садырқорған, Түймекент, Бағара 1, Оққұм, т.б. 
ескерткіштердің қыш ыдыстарын қарастырған. 

Көп таралған ыдыстардың ішінде – қазандар екен-
дігін айтып өтіп, оларды 3 топқа  [Елеуов 1999: 201] 
жіктейді:

1) Бүйірі шар тәрізді, түбі домалақ, мойыны жоқ, 
ауызы кең қазандар.

2) Бүйірі шар тәрізді, түбі домалақ, үш не төрт аяқты 
қазандар.

3) Бүйірі шар тәрізді, түбі жалпақ, мойыны жоқ 
қазандар.



60

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

М. Елеуов, қыш ыдыстарды: VI-VIII ғғ., IX-X ғғ., XI–
XIII ғ. басымен мерзімдеген. Табылған қазандармен 
қатар, тұтқаларына да тоқталып өтіп, суреттерін бе-
реді. Әр кезеңге тән қазандарды пішінделу ерекшелік-
тері бойынша, топтарға бөлген.

2005 жылы А. Нұржанов Тараз қаласының маңын
дағы ортағасырлық Төменгі Барысхан қаласына қазба 
жұмыстарын жүргізеді. 2006 жылы «Керамика сред-
невекового городища Тортколь в Таласском долине» 
атты мақаласы жарық көрді. Зерттеу нәтижесінде, 
табылған материалдардың  ішінде – қыш ыдыстардың 
басым екендігін жазады. Автор, қыш ыдыстардың тех
нологиялық ерекшеліктеріне қарай: қолмен жасалған 
ыдыстар және көзеші шарығында жасалған ыдыстар 
деп екіге жіктейді. Қолмен жасалған ыдыстарға: хұм, 
қазан, үстел, мойыны цилиндр пішіндес құмыралар, 
шырағдандар, ыдыс қақпақтарын жатқызған. Ал, 
көзеші шарығында: суқұйғыш құмыралар, тостағандар, 
табақтар мен саптыаяқтардың жасалғанын анықтаған 
[Нуржанов 2006: 79]. Сонымен қатар, VII-VIII ғғ. тән қыш 
ыдыстардың басым бөлігі – қолмен жасалғанын, бірақ 
шарықта дайындалған ыдыстардың да болғандығын 
айтады.

Қыш бұйымдардың арасында – қазандар кең 
таралған, жетекші түрі болғандығын атап көрсетеді. 
Барлық қазандардың сырты күйемен жабылған. 
Бұл күйе ошақта тұрғандықтан қалған дейді. Кейбір 
қазандардың ішкі қабарғасына жабысып қалған бидай 
қабығы түріндегі – тамақ қалдықтары табылған [Нуржа-
нов 2006: 79].

Төменгі Барысхан қаласының қазандары – Шу-
Талас өңірі мен Оңтүстік Қазақстан қоныстарынан 
табылған қазандармен бірдей екендігін айтады. Со-
нымен қатар, қазандармен бірге қазан тұғырларын да 
қарастырып өтеді. Тұғырлардың тұмсығы шығыңқы 
келген және сырты ою-өрнектермен безендірілген. 
Өрнектердің көбі – шырша сипатында келген. Сондай-
ақ, асүйлік бұйымдардың келесі бір түрі – қақапақтар 
да табылған. Олардың пішіні диск түрінде келген. Ди-
матері – 12-18 см аралығында. Қақпақтардың бетіндегі 
оюлар – ойық, шұңқырлы және қалыпталған күйінде 
кездеседі [Нуржанов 2006: 80].

А. Нұржанов ІХ-Х ғғ. керамикалық материалдардың 
күйдірілу процесіне кезінде қызыл түске ие болғанды
ғын айтып өтеді. Бұл ерекшелік негізінен асүйлік 
ыдыстарға тиесілі болған. Ыдыстар жақсы тазартылған 
саздан жасалған. Сонымен қатар, сазының құрамы 
қоспасыз дейді. Дегенмен, берік қабырғаны қажет 
ететін ыдыстарға, соның ішінде асүйлік көзелер арнайы 
ғаныш пен ұсақ тас қоспасы бар саздан дайындалған 

деп көрсетеді. [Нуржанов 2006, 82]. А.А. Нұржановтың 
бұл зерттеулерінде керамикалық ыдыстарды мерзім-
деп, қолданылу аясы бойынша жіктеп қарастырумен 
қатар, олардың өрнектелуі мен құрамы және жасалу 
технологиясына да мән берген.

2009 жылы Е.Ш. Ақымбектің «Ортағасырлық 
төменгі Барысхан (Төрткүл) қаласының қыш ыдыста-
ры» атты мақаласы жарық көрді [Ақымбек, 2009: 93-
99]. Мақалада, қаладан табылған қыш ыдыстардың 
типологиясы бойынша жеке тоқталып, сипаттап өткен. 
Қыш ыдыстарды табылған орнына қарай, 4 құрылыс 
кезеңіне жіктеп қарастырған.

І–құрылыс қабатынан, асүйлік қыш бұйымдардың 
ішінде қазандар мен қақпақтар табылған. Ав-
тор, қазандардың ернеуіне жеке тоқталып өтеді. 
Олардың кейбірінің құрамына құм қосылып сапа-
лы дайындалғанын, күйдірілуі бірқалыпты және 
қазандардың ернеуі де әртүрлі үлгіде жасалғанын ай-
тып өтеді. Қазандардың бүйірі шар тәрізді, ауызы кең, 
ернеулері ішке қарай иіліп аяқталған. Ернеулерінің диа-
метрі – 17–26 см аралығында екендігін анықтаған. Кей-
бір қазандардың сыртында толқынды ирек сызықтар 
кездескен. Тұтқалары сәл ғана доғаланып бекітілген 
деп сипаттама жасап, суретін берген. Екі қазан ерне-
уі қақпаққа ыңғайланып, тік бұрыш жасап иілген. Ер-
неу жиегі қабырғасына қарай иіліп жасалған қазандар 
Қызылөзен қаласының ХІ–ХІІ ғғ. жататын құрылыс 
кезеңінен кездескен. Сонымен қатар, автор, кең 
иықты келген қазан ернеуі ортағасырлық Жақсылық 
қаласының Х–ХІІІ ғ. басындағы қабатынан табылған 
деп көрсетеді [Ақымбек 2009: 94].

Қазандармен қатар, осы құрылыс кезеңінен асүйлік 
қыш бұйымдарға жататын қақпақтар да табылған. Ав-
тор, қақпақтардың тұтқалары мен түрлеріне сипаттама 
берген. Табылған қақпақтарды екі түрге жіктеген: дөңес 
қақпақтар және шұңғыл қақпақтар [Ақымбек 2009: 94]. 
Қолмен жасалған дөңес қақпақтардың бірінің диаметрі 
– 18 см екендігін анықтаған. Осы топтағы қақпақтардың 
бірінің үсті саусақ ұшымен және жіңішке түтікшемен 
бастырылған. Ары қарай, шарықта жасалған шұңғыл 
қақпақтардың жасалуы мен өрнектелуіндегі ерекшелік-
терге тоқталып, сипаттама жасап, суреттерін берген. 
Жасалу әдісі бірдей келген шұңғыл қақпақтардың ди-
аметрі – 21–22 см екендігі анықталған. Автор, бұл 
қақпақтарды ернеуінде арнайы жасалынған иіні бар 
қазандарға сәйкес келетіндігін атап көрсетеді [Ақымбек 
2009: 94-95].

І-құрылыс кезеңінен асүйлік қыш бұйымдарға жа-
татын – үйкек (қазан тұғыры) табылған. «Диаметрi 
– 22 см, қазан қойылатын ортасындағы жиегi күйген 



61

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ойысының (сайының) диаметрi – 11 см, тереңдiгi шама-
мен – 1 см. Астында саусақ ұшымен батырылған «үтiр» 
секiлдi өрнегi бар»-деп сипаттама жасап, суретін бер-
ген [Ақымбек 2009: 96].

Асүйлік қыш бұымдар басқа да құрылыс кезеңде
рінен кездескен. ІІІ-құрылыс кезеңінен табылған қазан 
тұтқасы, IV-құрылыс кезеңінің қазан ернеуі мен қақпақ 
сынығы және үйкек бұйымдарына сипаттама жасап, су-
реттерін берген [Ақымбек 2009: 97-98]. Е.Ш. Ақымбек 
зерттеу нәтижелерінің қортындысына сәйкес  бірін-
ші және екінші құрылыс кезеңінің ыдыстарын ХІ–ХІІ 
ғғ., ал, төменгі үшінші құрылыс кезеңінің ыдыстарын 
ІХ-Х ғғ., төртінші құрылыс кезеңінің ыдыстарын VII-
VIII ғғ. мерзімдеген [Ақымбек 2009: 99]. Е.Ш. Ақымбек 
бұл зерттеуінде, асүйлік ыдыстарды ерекшеліктері 
бойынша топтарға бөліп қарастырған. Сонымен қатар, 
асүйлік қыш бұйымдардың жасалу ерекшеліктері мен 
өрнектелуіне мән беріп, сипаттаған.

2011 жылы жарық көрген «Ежелгі және 
ортағасырлардағы Тараз бен Жамбыл облысының 
қазыналары» атты еңбекте Талас, Шу өңірінде 
орналасқан қалалар жайлы айтылады. Мұнда, 
қалалардан көптеп табылған жәдігерлермен қатар,  
қыш ыдыстары да ішінара сипатталған. Аймақтағы 
қалалардың ішінде, көлемі – 90×95 м, биіктігі – 3-4 м бо-
лып келетін Жалпақтөбе қаласы да айтылады. Қалаға 
жүргізілген қазба жұмыстары барысында, асүйлік қыш 
ыдыстар тобына кіретін –  қазандар да табылған. 
Қазандардың пішіні сегмент түрінде, ал тұтқасы доға 
тәріздес келген деп көрсетілген. Қаланың мерзімін 
жоғарғы қабатынан табылған сырлы қыш ыдыстарына 
байланысты, Х-ХІІ ғғ. жатқызған [Байпақов, Капекова, 
Воякин, Марьяшев 2011: 285].

Сонымен қатар, аталған еңбекте Тараз қаласынан 
табылған қыш ыдыстарға көбірек тоқталған. ІХ–Х ғғ. 
жататын қыш ыдыстардың ішінде асүйлік қазандар, 
қақпақтар мен дастархандардың жасалу әдісінде 
қолмен жапсырылған ыдыстардың азайғаны айтыла-
ды. Қазандардың бүйірі домалақ пішінде, тұтқалары іл-
мек тәрізді көлденең, «есілген» секілді және томпайған 
түрінде келген [Байпақов, Капекова, Воякин, Марьяшев 
2011: 316].

Ал, ХІ–ХІІІ ғғ. жататын қыш ыдыстардың түгелдей 
дерлік көзеші шарығында жасалғандығы айтыла-
ды. Олардың қатарында: қазандар, құмыралар, 
тостағандар, табақтар, тегештер және саптыаяқтар 
бар. Асүйлік ыдыстардың ішінде қазандар мен 
көзелерге аздаған сипатттама берілген. Қазандардың 
пішіні шар тәрізді, тапал бүйірлі және түбі дөңгелек 
болып келген. Сондай-ақ, томпайып жапсырылған іл-

мек тұтқа орналасқан жерінде «арка» үлгісінде жап-
сырмасы бар әшекейлі қазандар пайда болған деп 
көрсетілген. Асүйлік көзелердің басым көпшілігі қолмен 
жапсыру әдісі арқылы жасалып, аласа бүйірлі және 
қысқа цилиндрлі етіп дайындалған [Байпақов, Капеко-
ва, Воякин, Марьяшев 2011: 322].

Тараз қаласынан табылған ХІІІ-ХV ғғ. жататын 
асүйлік қыш ыдыстардың ішінде, тұтқасы доға тәріздес 
келген қазандар бар [Байпақов, Капекова, Воякин, Ма-
рьяшев 2011: 334]. Еңбекте тағы бір қазба жұмыстары 
жүргізілген ортағасырлық қалалардың бірі – Өрнек 
қаласынан табылған бұйымдар да баяндалған. Өрнек 
қаласына 80 ш.м. көлемінде қазба салынып, қазба 0,3-
0,4 м тереңдікке дейін жеткен. Құрылыс орны табылып, 
қыш ыдыстар жинап алынған. Олардың ішінде асүйлік 
қазандар, құмдар, құмыралар мен тостаған сынықтары 
бар. Қыш ыдыстар Х ғ.-ХІІІ ғ. басымен мерзімделген 
[Байпақов, Капекова, Воякин, Марьяшев 2011: 394]. 
Аталған еңбектен, қыш ыдыстардың кезеңдер бойын-
ша жасалу әдісіндегі өзгерістерді байқаймыз.

А.А. Нұржанов пен Е.Ш. Ақымбектің «Средневеко-
вые городище Нижний Барсхан в Таласской долине» 
атты мақаласында, табылған материалдардармен 
бірге асүйлік қыш ыдыстарды да қарастырған. Асүйлік 
ыдыстардың ішінде қазандардың екі түрі болған. 
Бірі көзе тәріздес келсе, екіншісі сфералық пішіндегі 
қазандар. Бұл ыдыстар негізінен сұйық тамақты пісіру-
ге арналған деп көрсетеді. Бірақ, мұндай қазандарда 
қою тамақты да әзірлеуге болатынын айтады. Кейде 
қою тағамдарды дайындауға арналған үлкен көлемдегі 
қазандардың да кездесетінін жазады. Сонымен қатар, 
авторлар қырғыз бөлігіндегі Шу-Талас керамикамсын 
зерттеген А.Н. Бернштамның асүйлік бұйымдарды да 
тапқанын атап өтіп, зерттеу жұмыстарында екі сфера 
пішіндес қазанның сызбасын бергендігін айтады. Де-
генмен, мұнда А.Н. Бернштам оларға сипаттама бер-
мей, жалпы Х-ХІІ ғғ. жатқызғандығын жазады. Сондай-
ақ, Оңтүстік Қазақстандағы қалалар мен қоныстардан 
табылған қазандарды Е.И. Агеева мен Г.И. Пацевичтің 
сипаттағанын атап көрсеткен. Сипаттама бойынша 
қазандар: пішіні шар тәрізді, екі тұтқалары сопақша бо-
лып келген [Нуржанов, Ақымбек 2012: 102–103].

Төменгі Барысхан қаласынан табылаған матери-
алдарды төрт құрылыс кезеңіне жіктеп қарастырған. 
Қыш бұйымдарды кезең бойынша бөліп қарастырып, 
суреттерін берген [Нуржанов, Ақымбек 2012: 99]. ІХ–Х 
құрылыс кезеңіне жататын үшінші құрылыс кезеңінде 
тұтқасының үсті үшбұрыштанып келген қазан суреті 
бар. Қалған құрылыс кезеңдерінен табылған қазан 
тұтқалары көбінде жартылай ай тәріздес пішінде 



62

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

келгендігін байқаймыз. Осыған ұқсас үшбұрыштанып 
келген қазан тұтқасының, Тараз қаласынан табылғанын 
жоғарыда атап өттік.

К.М. Байпақов пен М. Қасеновтың 2014 жылы 
шыққан «Раскопки цитадели и некрополей на городи-
ще Костобе в Таласской долине» атты мақаласында 
ортағасырлық Қостөбе қаласындағы қазба 
жұмыстарының нәтижелеріне тоқталады. Қаладан 
құрылыс орындары анықталып, орталық бөлігіндегі 
екі мазаратқа зерттеу жұмыстарын жүргізген. Жер-
леу орындарынан көптеген қыш ыдыстар мен металл 
бұйымдар табылды. Қыш ыдыстардың ішінде ангоб 
жағылған құмыралармен қатар, асүйлік көзелер де 
табылған [Байпақов, Қасенов 2014: 72].

М. Қасенов 2015 жылы жарық көрген моногра
фиясында Талас өңіріндегі қалалардан табылған қыш 
ыдыстарға да тоқталады. VІ-ХІІІ ғасырлардағы қыш 
бұйымдардың ішінде, асүйлік ыдыстарға: қазан, шөңке, 
таба және т.б. ыдыстарды жатқызған [Қасенов 2015: 
60]. 

Сонымен қатар, қыш ыдыстарды сырлы және сыр-
сыз деп екі үлкен топқа жіктейді. Талас өңірінің қыш 
ыдыстарына қолданылған шикізаттың сапалы екендігін 
анықтаған. Олардың сазы тығыз әрі жақсы иленгенін, 
түстерінің сары және қоңыр түсте болғандығын айтады. 
Сондай-ақ, қыш ыдыстардың құрамына: тас, құм, қыш 
ұнтағы шамот, ағаш ұнтағы, шөп және т.б. қосылған. 
М. Қасеновтың пікірінше, бұл қоспалар ыдыстың отқа 
төзімді болуы үшін пайдаланған [Қасенов 2015: 60]. 
Ары қарай, ІХ–Х ғасырлар кезеңіндегі қыш бұйымдарға 
тоқталады. Асүйлік қыш бұымдардың ішінде қазандар 
мен қақпақтарды сипаттап өтеді. Қазандардың пішінінін 
дөңгелек шар тәрізді, бүйірлі жіне екі тұтқалы деп бе-
реді. Сондай-ақ, қазандардың өрнегі ойма және жап-
сырмалы болған. Қазандар бүйірінің диаметрі – 22-
34 см, биіктігі 26-28 см аралығында ауытқығанын 
анықтаған. Осыған ұқсас қазандар Пенджикент және 
Ташкент облыстарынан, Оңтүстік Қазақстан мен Шу 
өңірінен де табылған. [Қасенов 2015: 62]. Бүйірінің ди-
аметрі 22–24 және 35 см болып келген қазандар, Шу 
өңіріндегі Қордай төрткүлінен анықталған [Ақымбек 
2017: 43]

М. Қасенов қақпақтарды жайпақ қақпақтарды жай
пақ пішінде келген деп сипаттап, диаметрінің 16-24 см 
болып келетінін айтады. Қақпақтың сыртындағы өрнегі 
– сызықты және толқынды болып келген. Осыған ұқсас 
қақпақтар ІХ ғасырда Жетісу жерінде де кең тараған 
[Қасенов 2015: 62]. М. Қасенов өз зерттеулерінде, қыш 
ыдыстардың жіктелуі, жасалу технологиясы, құрамы 

мен өрнектелуіне тоқталған. Асүйлік ыдыстар тобына 
қандай ыдыс түрлері кіретіндігін атап өткен. Сондай-
ақ, қазандардың көрші аймақтардағы аналогиясын 
қарастырған. 

2015 жылы Е.Ш. Ақымбектің «Ортағасырлық 
Ақтөбе қаласы керамикасының зерттелу тарихы» 
атты мақаласы жарық көрді. Мақалада, Шу өңіріндегі 
Ақтөбе қаласын зерттеген зерттеушілердің еңбегін 
қорытындылай келе, VI-VIII ғғ. басы аралығындағы 
Шу-Талас аймағындағы ортағасырлық қалалары 
мен қоныстарының керамикасының даму үдерісінің 
сабақтастығына тоқталады. Екі өңірдегі кезеңдік 
даму ерекшеліктері мен күрт өзгешеліктерді – қыш 
ыдыстардың сыртқы пішіні, тұрқы, бәдізделіп және 
ойылып өрнектелуі, әсемделуі мен әрленуіндегі, 
әшекейленуіндегі аңғарылған белгілер бойынша деп 
көрсетіп үш кезеңге жіктеген:

1. VI–VIII ғғ. Түрік, Батыс түрік, Түргеш қағанаттары.
2. VIII-X ғғ. Қарлұқ қағанаты.
3. X ғ.–XIIІ ғ. басы Қарахан мемлекеті [Ақымбек 

2015: 70].
Мұндағы зерттеу нәтижесіне қарап, Шу және Та-

лас өңірлеріндегі ортағасырлық қалалардың көзе 
өндірісіндегі ұқсастықтары мен айырмашылақтары, 
өзіне тән ерекшеліктері бар екендігін айтуға болады.

Қорытынды. Жоғарыда аталған ғалымдардың 
зерттеу нәтижелерінде, Талас өңіріндегі ортағасырлық 
қалалар мен қоныстардан табылған асүйлік қыш 
бұйымдардың мерзімделуі, жасалу әдісі, құрамы, 
пішіні мен өрнектелуі бойынша біраз мағлұматтар 
келтірдік. Зерттеушілердің еңбектерінде, қыш ыды-
стар қызметтік-технологиялық белгілері бойынша 
бөлініп қарастырылған. Төменгі Барысхан қаласынан 
табылған қазандар Шу, Жетісу, Оңтүстік Қазақстан 
өңірлеріндегі қазандардан аса бір ерекшеленбейтіндігі 
анықталып отыр. Қолда бар мәліметтер бойынша, кез-
келген ескерткіштен асүйлік қыш бұйымдардың ішін-
де – қазандардың көптеп кездесетіндігін байқаймыз. 
Сонымен қатар, асүйлік көзелер мен қақпақтар, 
үйкектер де бар. Т.И. Сенигова, А.А. Нұржанов пен 
Е.Ш. Ақымбектің зерттеу жұмыстарына сәйкес, Та-
раз бен Төменгі Барысхан қаласынан үшбұрыштанып 
келген қазан тұтқалары кездесті. Бұл, тұтқалар басқа 
өңірлерде сирек кездеседі. Асүйлік қыш бұйымдарға 
байланысты ғылыми еңбектер жоқтың қасы. Сол себе-
пті, алдағы уақыттарда асүйлік ыдыстардың морфоло-
гиясы мен құрамы, қазан тұтқаларының жасалу ерек-
шеліктері, осы топқа жататын басқа да ыдыс түрлерін 
зерттеудің маңызы зор.



63

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Әдебиет
Ақымбек Е.Ш. Көзе өндірісі және оның орта 

ғасырларда Шу-Талас өңірлерінде дамуы. Қазақ 
хандығының 550 жылдығына және Қазақстан халқы 
Ассамблеясының 20 жылдығына арналған «Қазақстан 
археологиясы мен этнологиясы: өткені, бүгіні және 
болашағы» атты «VII Оразбаев оқулары» халықаралық 
ғылыми-тәжірибелік конференция материалдары (28-
29 сәуір 2015 ж.) / Жауапты ред. А.Б. Қалыш. – Алматы: 
«Қазақ университеті», 2015. – 158-163 бб.

Ақымбек Е.Ш., Шағырбаев М.С. Талас өңіріндегі 
ортағасырлық төрткүлдердің зерттелу тарихы //  Элек-
тронды ғылыми журнал «edu.e-history.kz» – № 1(21). – 
2020.

Ақымбек Е.Ш. Шу өңірінің ежелгі және ортағасырлық 
керамикасы ( Қордай ауданының материалдары 
бойынша). – Алматы: Ә.Х. Марғұлан атындағы Архео-
логия институты, 2017. – 112 бет.

 Ақымбек Е.Ш.  «Ортағасырлық төменгі Барсхан 
(Төрткүл) қаласының қыш ыдыстары» //  Қазақстан 
Республикасының Ұлттық Ғылым Академиясы Хабар-
лары // Қоғамдық және гуманитарлық ғылымдар серия-
сы – № 1 (268). – Алматы, 2009. – 93-99 бб.

Ақымбек Е.Ш.  Ортағасырлық Ақтөбе қаласының 
зерттелу тарихы // Қазақстан Республикасының Ұлттық 
Ғылым Академиясы Хабарлары // Қоғамдық және 
гуманитарлық ғылымдар сериясы – № 6 (304). – Алма-
ты, 2015. – 245 бет.

Ақымбек Е.Ш.  Ортағасырлық қалалар мен 
қоныстардың керамикасын топтау мәселесі (VI-XIII ғ. ). 
Қазақстан Республикасы тәуелсіздігінің 25 жылдығына 
арналған «Қазіргі жоғарғы білім беру жүйесіндегі архео-
логия, этнология жыне музейтану» атты «VIII Оразбаев 
оқулары» халықаралық ғылыми-әдістемелік конферен-
ция материалдары (1-02 сәуір 2016 ж.) / Жауапты ред. 
А.Б. Қалыш. – Алматы: «Қазақ университеті», 2016. – 
223-226 бет.

Бернштам А.Н. Памятники старины Таласской до-
лины. Историко-археологический очерк. – Алма-Ата: 
КазОГИЗ, 1941. – 87 с.

Байпаков К.М. Исследования в Таласской долине и 
на городище Куйруктобе // Археологическое открытие 
1985. – М.: Наука, 1987. – С. 564-565.

Байпақов К., Нұржанов А. Ұлы жібек жолы және 
ортағасырлық Қазақстан – Алматы: Қазақстан, 1992. – 
208 бет.

Байпақов К.М., Г. А. Капекова, Д. А. Воякин,                         
А. Н. Марьяшев. Ежелгі және орта ғасырлардағы Та-
раз бен Жамбыл облысының қазыналары – Тараз: 
Археологиялық сараптама, 2011. – 618с.

Байпаков К.М., Касенов М. Раскопки цитадели и не-
крополей на городище Костобе в Таласской долине // 
Вестник НАН РК – 2014 г. –  № 5. – С. 52-74.

Елеуов М. Шу-Талас өңірлерінің ортағасырлық 
қалалары мен мекендері (VI-XIII ғ. басы) // Тарих 
ғылым. докт.., диссер. – Алматы, 1999. – 360 б.

Нуржанов А.А. «Керамика средневекового городи-
ща Тортколь в Таласском долине» // Известия НАН РК 
– Серия общественных наук – № 1 (252). – 2006 г. –                                                                                             
С. 77-85.

Нуржанов А.А., Акымбек Е.Ш. «Средневековые 
городище Нижний Барсхан в Таласской долине». Из-
вестия НАН РК – Серия общественных наук – № 3. –                  
2012 г. – С. 94-107.

Касенов М.С. Талас өңірінің отырықшылық 
мәдениеті (VІ-ХІІІ ғғ.). – Атырау: Х.Досмұхамедов 
атындағы АМУ баспасы, 2015. – 180 бет.

Касенов М.С. Раскопки городища Торткуль // Ар-
хеологические открытие 1985. – М.: Наука, 1987. –                                                                            
С. 572-573.

Сенигова Т.Н. Средневековый Тараз. – Алма-Ата: 
Наука. – 1972. – 219 с.



64

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Длительная история исследований и солидная би-
блиография темы еще недавно позволяли считать ка-
захские тамги «достаточно хорошо изученными и доку-
ментированными» (Ольховский, 2001). Однако истори-
ко-археологические изыскания, активизировавшиеся в 
последние десятилетия, напротив, выявили неполноту 
ранее собранных материалов, установили противоре-
чивость некоторых данных в трудах востоковедов XIX–
XX вв., а также недостоверность многих форм знаков, 
приписывавшихся отдельным племенам и подразделе-
ниям казахов Старшего и Среднего жузов [Рогожинский 
2010; Таласбаева 2014]. 

Перспективность современных историко-географи-
ческих и этнографических исследований, предусматри-
вающих систематическую регистрацию и картирование 
разновременных и разнотипных тамг и эпиграфики, 
показало комплексное изучение погребальной архитек-
туры кочевников Западного Казахстана [Ажигали 2002]. 
Расширяется ареал интенсивного поиска недвижимых 
памятников тамгопользования других видов – тамга–
петроглифов, создававшихся вблизи стоянок, сезонных 
выпасов, водоемов, и на монументальных объектах 
XVIII–XIX вв., – которые позволяют полнее представить 
многообразие функций удостоверительных знаков в 
кочевой культуре казахов центрального, южного и вос-
точного регионов Казахстана. При этом современные 
изыскания все более приобретают комплексный истори-
ко-археологический характер, а как исследовательские 
задачи выдвигаются выяснение общественно-историче-
ских условий активизации практики тамгопользования, 
определение правовых механизмов использования зна-

КАЛДЫБАЕВА Г.А.

Калдыбаева Гаухар Аскаровна
Институт археологии им. А.Х. Маргулана,

Казахский Национальный Университет им. Аль-Фараби,
г. Алматы, Казахстан;

odd_story@mail.ru

ЭТАПЫ ИЗУЧЕНИЯ КАЗАХСКИХ ЗНАКОВ ИДЕНТИЧНОСТИ 
(ТАМГА) в XIX–XX вв.

ков идентичности, принципов их формообразования и 
др. Особую значимость углубленному изучению тради-
ций тамгопользования казахов, нашедших столь много-
образное материальное отражение, придает перспекти-
ва экстраполяции полученных результатов для сравни-
тельного изучения памятников культуры средневековых 
и древних кочевников Казахстана и Центральной Азии.

Следует отметить, что научные подходы и методиче-
ский арсенал, лежащие в основе современных исследо-
ваний по казахским тамгам, складывались длительное 
время в общем русле тамговедения – специализирован-
ной отрасли исторического знания, развивающейся на 
стыке истории, археологии, этнографии и вспомогатель-
ных дисциплин (эмблематики, сфрагистики, эпиграфики 
и др.). 

Отдельную благодарность хотелось бы выразить 
А.Е Рогожинскому в помощи при написании статьи и 
снабжении необходимыми материалами.

Первый этап (конец XVIII – последняя треть XIX 
в.). Изучение казахских родоплеменных и сословных 
знаков насчитывает уже более двух столетий, прини-
мая за точку отсчета регистрацию небольшой серии 
тамг казахов Среднего жуза в 1785–1790 гг. капитаном                                  
И.Г. Андреевым, при том что его известное рукописное 
сочинение «Описание Средней орды киргиз-кайсаков» 
увидело свет только четверть века назад [Андреев 
1998: 46]. Первые же опубликованные зарисовки знаков 
идентичности казахов Нового времени встречаются в 
работе А.И. Лёвшина «Описание киргиз-кайсацких орд 
и степей. Часть 3» 1832 г. В ней А.И. Лёвшин указывает, 
что «тамги или знаки, употребляемые киргиз-казаками 

Аннотация. Процесс накопления первичных данных по казахским тамгам, формирования методики научного анализа и ин-
терпретации источников может быть условно разделен на четыре хронологических этапа: первый этап (конец XVIII – последняя 
треть XIX в.) – начало регистрации родоплеменных и сословных знаков казахов трех жузов и сбор этнографических данных о 
живых традициях тамгопользования; второй этап (последняя треть XIX – первая треть XX в.) – формирование научного подхода 
к изучению казахских тамг; третий этап (вторая половина XX в.) – изучение тамговой системы как реликтового явления культуры 
казахов на основе дополнительных сборов этнографических и исторических данных; четвертый этап (от начала XXI в. до наших 
дней) – формирование методики комплексного историко-археологического изучения феномена тамгопользования. В данной 
работе предлагается краткий обзор работ, представляющих интерес при изучении казахских знаков идентичности в XIX–XX вв.

Ключевые слова: казахские знаки идентичности, историография, тамгопользование, Юго-Восточный Казахстан, функция.

© Калдыбаева Г.А. 
Исследование финансировалось Комитетом науки МОН РК (ПЦФ № OR11465466)



65

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

вместо подписей и клейм», заимствованы киргизами 
у монголов, которые распространили их не только в 
Средней Азии, но, вероятно, и в Индии» [Лёвшин 1832, 
с.135]. Тамги не входили в круг интересов исследова-
теля, поэтому в работе не изучаются формы, формо-
образование, преемственность знаков. Относительно 
употребления тамг А.И. Лёвшин пишет, что «тамги или 
знаки, особенные для каждого рода и заменяющие под-
писи и гербы как в рукоприкладстве, так и в клеймлении 
скота, или другого имущества» [Лёвшин, 1832: 134]. 

Л.Л. Мейер в работе «Киргизская степь оренбургско-
го генерал-губернаторства» 1865 г., предполагает, что 
тамги – «это знаки для клеймления скота, которые дал 
киргизским родам хан Тявка» [Мейер 1865: 405]. 

Следующим исследователем, в работе которого 
встречаются знаки, является И.М. Казанцев. И.М. Ка-
занцевым так же, как и у Лёвшина, предполагается, что 
знаки (тамги) киргизов для обозначения вещей, скота, 
рукоприкладства, даны родам Чингиз-ханом [Казанцев, 
1867, с. 213].

Г.Н. Потанин в результате путешествия в 1876-1877 
гг. провел сбор этнографических данных Северо-Запад-
ной Монголии. В опубликованной работе вводит новые 
знаки-тамги киргизских поколений, не давая никаких 
комментариев, видимо, подразумевая преемственность 
и отсутствие видоизменений знаков [Потанин 1883, 
табл. I]. 

Исследователями проводились этнографические 
сборы материалов, а тамги фиксировались на месте. 
Видимо, поэтому в данных работах основными функ-
циями тамг выделяются применение в качестве знака 
клеймления скота, а также использование в рукопри-
кладстве. Исследователями после сбора источников у 
населения предполагается, что знаки возникли еще в 
средневековый период.

Второй этап (последняя треть XIX – первая треть XX 
в.). Второй этап ознаменован первыми попытками обо-
бщения накопленного материала, проведением срав-
нительного анализа, а также выдвижением гипотез как 
о происхождении, так и о функциональном назначении 
знаков. 

Работа П.С. Ефименко «Юридические знаки» 1874 
г. является первым глубоким исследованием, в котором 
тамги становятся объектом специального исследова-
ния. П.С. Ефименко пишет, что «почти все кочевники 
Средней Азии имеют свои родовые знаки. Родовые 
символы теряют здесь значение прозвищ для родов, 
ибо роды уже называются другими именами, например, 
именами родоначальников, места кочевки и т.п. Они уже 
не имеют того священного значения, как у дикарей, и 
состоят по большей части из изображений предметов 
домашней жизни и вообще кочевой и т.п.» [Ефименко 

1874: 274]. П.С. Ефименко предположил, что «перво-
бытные родовые знаки состояли по большей части из 
изображений животных, редко других предметов, ко-
торым поклонялись племена», нося их имена; во вто-
ром периоде эволюции знаков роды получают особые 
наименова¬ния, по большей части от имени своего 
родоначальника или местности кочевок, символами 
же или знаками делаются предметы домашней жиз-
ни, неизвестные в бродячем быту; в третьем периоде 
знаки собственности теряют свои названия, почти все 
состоят из рубежей, то есть прямых линий, и делаются 
чисто условными знаками; «наконец, в четвертой фазе 
своего развития клейма являются в совершенно новой 
форме, в виде начальных букв имен и фамилий своих 
владельцев», таким образом, впервые описав возмож-
ный процесс изменения знаков [Ефименко 1874: 286-
288]. Следуя за веяниями того времени, П.С. Ефименко 
предложена историческая периодизация юридических 
знаков. Можно предположить, что П.С. Ефименко не 
ставит вопрос преемственности знаков под сомнение, 
лишь считая, что форма видоизменяется ввиду измене-
ния условий жизни. 

В работе Н.И. Гродекова «Киргизы и кара-киргизы 
Сырдарьинской области» 1889 г. указано, что «древ-
ность тамг подтверждается тем, что многие названия 
родов, а чаще колен (отделений) происходят от назва-
ний тамг» [Гродеков 1889: 3]. Цитируя В. Наливкина, 
Н.И. Гродеков пишет, что «нахождение в известном 
месте родовой тамги на могиле или другом памятнике 
может доказать, что там некогда кочевал такой-то род». 
Важной деталью работы Н.И. Гродекова являются ука-
зания о том, в каких случаях применяется знак, помимо 
уже известных (знак ставится или чертится на земле в 
случае нахождения нового места, тем самым обозначая 
территорию, на которую притязать нет смысла) [Гроде-
ков 1889: 4-8]. 

В 1889 г. А.Н. Харузиным в работе «Киргизы Букеев-
ской орды», дается определение тамги как знака родо-
вого, не соглашаясь с представлениями о том, что тамга 
есть знак собственности [Харузин 1889: 148]. Так же, как 
и ранние исследователи, А.Н. Харузин вводит новые 
тамги, проводя сравнение с уже собранными знаками 
идентичности Л.Л. Мейером и А.И. Лёвшиным. Автор 
пишет, что каждый род имеет свою тамгу, несмотря на 
то, что тамги появляются и у родовых отделений. Раз-
ница же в изображении тамг возникает из-за того, что 
«киргизы неряшливо изображают их, не обращая вни-
мания на положение и форму» [Харузин 1889: 149], а 
появление и введение добавочных тамг у некоторых ро-
дов Букеевской Орды исследователь связывает с упад-
ком родового устройства в Букеевской Орде, когда ро-
довые отделения приобретают новый статус, становясь 



66

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

самостоятельными для получения собственной тамги 
[Харузин1889: 149]. 

Тамги, собранные исследователями в этот период, 
имеют, по мнению авторов, более древнее происхожде-
ние (начиная с монгольского времени до времени прав-
ления Тауке-хана). Это заключение следует из выдви-
нутых исследователями гипотез о схожести родовых 
имен, возможности видоизменения традиционно пере-
дающихся знаков идентичности. 

Первыми работами по праву, в которых предлага-
ется анализ уже известных форм знаков, а также по-
иск племенных связей, выясняя этнический состав и 
происхождение, являются труды Н.А. Аристова. В ра-
ботах исследователя приводится ранее высказанная                               
П.С. Ефименко идея о том, что «тамги были первона-
чально изображениями родовых богов или духовных 
покровителей и лишь впоследствии обратились в знаки 
родовой собственности, приняв для этого формы про-
стейших геометрических фигур, как наиболее удоб-
ный для вырезывания или выжигания» [Аристов 1896: 
286-287]. Добавление приставочных черт, согласно                                                                                     
Н.А. Аристову, так же, как и у П.С. Ефименко, свидетель-
ствует о родственной связи племен со схожими знаками 
[Аристов 1894:]. Опираясь на морфемные изменения 
тамг, Н.А. Аристов предполагает племенное родство 
или его отсутствие.

После расшифровки В. Томсеном и В.В. Радловым 
древнетюркского письма произошел поворот во взгляде 
на тамги. Если ранее происхождение форм тамг из изо-
бражений тотемов племени или же рода деятельности 
или оружия племени не подвергалось осмыслению, то 
Н.А. Аристов, сравнив имеющиеся материалы с казах-
скими тамгами, предположил (идея была предложена 
Спасским еще в 1820 г.), что орхонское письмо состав-
лено из древнетюркских тамг [Аристов 1894: 418].

Из-за сходства тамг и букв рунического письма появ-
ляется работа Н. Маллицкого «О связи тюрских тамг с 
орхонскими письменами» в 1898 г., в которой приводят-
ся знаки для более достоверного доказательства еди-
нения тюркских тамг с орхонскими письменами, и ряд 
других работ, в которых также указывается на родство 
современных на тот момент тамг с буквами тюркского 
письма [Маллицкий 1898: 43-47]. 

Необходимо отдельно выделить работу Д.Н. Соко-
лова о башкирских тамгах 1904 г., так как он в своем 
труде выделяет 5 способов формообразования (добав-
ление диакритических знаков, опрокинутые тамги, иска-
жение знака (изменения угла между составляющими 
прямыми, растяжение всей тамги или отдельной части), 
смещение посредством слияния, а также удвоение) зна-
ков, разделяя знаки кочевых племен на знаки родовые, 
сословные и кастовые – тамга духовенства и тамга сул-

танская [Соколов 1904:17]. Вслед за Н.А. Аристовым,                                
Н. Маллицким и др., Д.Н. Соколов предполагает, что 
тамги послужили образцом для создания тюркского 
письма. При этом Д.Н. Соколов указывает, что тамги мо-
гли быть символами каких-либо божеств, присоединя-
ясь к мнению П.С. Ефименко и Н.А. Аристова. В работе 
Д.Н. Соколов экстраполирует формообразование тамг 
оседлого населения на тамги кочевого населения, не 
рассматривая возможность разности применения зна-
ков из–за отличных условий жизни. 

Работы Шакарима Кудайберды–улы [Кудайберды–
улы 1990], М. Тынышпаева [Тынышпаев 1925] продол-
жают тенденцию выявления родоплеменных связей, 
приводя тамги как доказательную базу, а также обобщая 
уже накопленные к тому времени выводы.

Третий этап (вторая половина XX в.). Начиная со 
второй половины XX века, в изучении тамгопользования 
появляется новое направление – введение в научный 
оборот тамга-петроглифов.

С.А. Аманжолов проводит историографический об-
зор ранних работ об этногенезе, вводит средневековые 
источники [Аманжолов 1959]. Во время обследования 
Чу–Илийского нагорья в 1956 г. им были обнаружены 
несколько тамгообразных знаков, выбитых на скалах, о 
которых уже после его смерти сообщил А.С. Аманжолов 
[Аманжолов 1959]. При атрибуции тамга-петроглифов 
автор исходил из внешнего сходства с тамгами различ-
ных племен. 

Продолжив научный путь отца, А.С. Аманжолов в 
1966 г. публикует результаты эпиграфической и архе-
ологической разведки хребта Кетмень (Тянь-Шань), в 
которых содержатся как средневековые, так и казах-
ские тамга-петроглифы [Аманжолов 1966]. Интерес 
представляет то, что автор весьма осторожен с пред-
положениями относительно генезиса средневековых 
тамгообразных знаков как в ранних, так и более поздних 
работах.

В.В. Востров, М.С. Муканов в труде 1968 г., пишут, 
что тамги являются «весьма убедительным доводом», 
который может поставить под сомнение родство пле-
мен в диахроническом анализе [Востров, Муканов 1968: 
35]. Интересным замечанием, сделанным исследовате-
лями, является то, что при переходе, присоединению к 
другому племени родовая группа могла сохранить в их 
составе свою тамгу. В работе ими использовались ра-
нее приведенные Н.И. Гродековым, М. Тынышпаевым, 
С.А. Аманжоловым родоплеменные знаки.

В.П. Курылев, внося завершающий штрих, указы-
вает, что несмотря на то что тамги известны начиная с 
древнетюркского периода, тамги же казахов появились 
лишь в 70-х годах XVII в., ссылаясь на «Уложения хана 
Тауке» [Курылев 1989: 210]. В своей работе В.П. Куры-



67

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

лев подчеркивает вклад Н.А. Аристова в выяснении эт-
нического состава, считая применение Н.А. Аристовым 
тамг для доказательства «родственных связей между 
некоторыми казахскими родоплеменными объединени-
ями» успешным [Курылев 1989: 211]. Им было подчерк-
нуто отсутствие единой точки зрения о функциональном 
значении тамг. 

Таким образом, мы видим, что отношение к тамгам 
у исследователей XIX – XX вв. кардинально менялись. 
Если в первой половине XIX в. бытовало мнение, что 
тамги применялись для клеймления скота, имущества 
и подписи документов и являлись лишь «инструментом 
различения», не представляющим особый интерес, то 

во второй половине XIX–XX вв. тамги выделяются в 
отдельный обособленный объект исследования, не-
обходимый при изучении родоплеменных связей, их 
происхождении и взаимодействии. Отсутствие единого 
мнения о происхождении, принадлежности знаков, как 
и весьма размытое понимание об их функциональном 
значении, говорит лишь о недостаточном количестве 
материалов, которым могли воспользоваться исследо-
ватели в то время. Исследования же XIX-XX вв. заложи-
ли значительный фундамент для разработки методики 
комплексного историко–археологического изучения фе-
номена тамгопользования, проводимого в настоящее 
время. 

Литература
Ажигали С.Е. Архитектура кочевников – феномен истории 

и культуры Евразии (памятники Арало-Каспийского региона). 
– Алматы: Научно-издательский центр «Ғылым», 2002. – 654 
с. 

Аманжолов А.С. Древние надписи и петроглифы хребта 
Кетмень (Тянь-Шань) // Известия Академии наук Казахской 
ССР. Серия общественная, № 5. Алма-Ата: «Наука, 1966. –  
С. 79-96.

Аманжолов А.С. Писаницы ущелья Утеген // Вестник Ака-
демии наук Казахской ССР. – № 10 (175), 1959. – С. 52-61.

Аманжолов С.А. Вопросы диалектологии и истории казах-
ского языка. Часть первая. –Алма-Ата: Казахское государст-
венное учебно-педагогическое издательство, 1959. 452 с.

Андреев И.Г. Описание Средней Орды киргиз-кайсаков. – 
Алматы: Ғылым, 1998. – 280 с. 

Аристов Н.А. Заметки об этническом составе тюркских 
племен и народностей и сведения об их численности // Жи-
вая старина / Периодическое издание отделения этнографии 
Императорского русского географического общества. Выпуск 
III-IV. – СПб.: Типография С.Н. Худекова,1896. – С. 267-542. 

Аристов Н.А. Опыт выяснения этнического состава кир-
гиз-казаков Большой орды и кара-киргизов на основании ро-
дословных сказаний и сведений о родовых тамгах, а также 
исторических данных и начинающихся антропологических 
исследований // Живая старина / Периодическое издание 
отделения этнографии Императорского русского географиче-
ского общества. Выпуск III-IV. – СПб.: Типография С.Н, 1894. –                                                                                                        
С. 391-484.

Востров В.В., Муканов М.С. Родоплеменной состав и рас-
селение казахов (конец XIX – начало XX в.). – Алма-Ата: Изда-
тельство «Наука» Казахской ССР, 1968. – 254 с.

Гродеков Н.И. Киргизы и каракиргизы Сыр-Дарьинской об-
ласти // Том первый. Юридический быт. –Ташкент: Типо-Лито-
графия С.И. Лахтина. 1889. – 205 с. 

Ефименко П. Юридические знаки // Журнал министерства 
народного просвещения. Октябрь 1874. Часть CLXXV. – СПб.: 
Типография В.С. Балашева. 1874. – С. 53-293.

Казанцев И. Описание киргиз-кайсак. – СПб.: Типография 
Товарищества «Общественная польза», 1867. – № 5. – 231 с.

Кудайберды-улы Ш. Родословная тюрков, киргизов, каза-
хов и ханских династий. Перевод Бахыта Каирбекова. – Алма-
Ата, СП Дастан, 1990. – 120 с.

Курылев В.П.  Казахские тамги как знаки родовой при-
надлежности // Этническая история и традиционная культура 

народов Средней Азии и Казахстана. – Нукус: «Каракалпакс-
тан», 1989. – С. 210-222.

Лёвшин А.И. Описание киргиз-кайсацких орд и степей. Ч. 
3. – СПб: типография Карла Крайя, 1832. – 304 с.

Маллицкий Н. О связи тюркских тамг с орхонскими пись-
менами // Протоколы заседаний и сообщения членов Туркес-
танского Кружка любителей археологии. – Ташкент: Типо-Ли-
тография торг. дома «Ф. и Г. Бр. Каменские». 1897-1898. – С. 
43-47.

Мейер Л.Л. Киргизская степь оренбургского генерал-гу-
бернаторства // Материалы для географии и статистики Рос-
сии, собранные офицерами генерального штаба. – СПб.: Ти-
пографии Э. Веймара и Ф. Персова, 1865. – 292 с.

Ольховский В.С. Тамга (к функции знака) // Историко-ар-
хеологический альманах. – Армавир, 2001. –№ 7. –С. 75-86.

Потанин Г.Н. Очерки Северо-Западной Монголии. Резуль-
таты путешествия, исполненного в 1876-1977 годах по пору-
чению Императорского Русского Географического Общества. 
Выпуск II. – СПб: Типография В. Киршбаума. 1881. –181 с.

Рогожинский А.Е. Мы, нижеприложившие истинные там-
ги<…> (опыт идентификации родоплеменных знаков казахов 
Старшего жуза) // Роль номадов в формировании культурного 
наследия Казахстана. Научные чтения памяти Н.Э. Масано-
ва: Сборник материалов международной научной конферен-
ции, г. Алматы, 23–24 апреля 2009 г. / Ред. колл. Ерофеева 
И.В., Жанаев  Б.Т., Масанова Л.Е. –Алматы: Prinr-S, 2010. -                                                                                                             
С. 101–127.

Соколов Д.Н. О башкирских тамгах // Труды Оренбургской 
Ученой Архивной Комиссии. Выпуск XIII. – Том XIII. – Орен-
бург: Типо-литография Н.А. Порхунова, 1904. – 100 с.

Таласбаева А.К. Родоплеменные тамги найманов по ар-
хивным источникам XVIII-XIX вв. // Проблемы изучения не-
материального культурного наследия народов Казахстана 
и Центральной Азии: топонимика, эпиграфика, искусство / 
Сборник материалов международной научной конференции, 
г. Астана, 18-19 марта 2014 г. / Отв. ред. Ерофеева И.В. – Ал-
маты: Издательство EVO PRESS, 2014. – С. 283-288.

Тынышпаев М. Материалы к истории киргиз-казакского 
народа. Ташкент: Вост. Отд. Кирг. Госуд. Изд-ва, 1925. – 64 с.

Харузин А. Киргизы Букеевской Орды (антрополого-Этно-
логический очерк) // Известия императорского общества лю-
бителей естествознания, антропологии и этнографии, состоя-
щего при императорском Московском Университете. Том LXIII 
/ Труды Антропологического отдела. Том Х. –М.: Типография 
А.Левенсон и Ко, 1889. – 550 с.



68

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Ат–әбзелдері ішінде ат басына кигізетін жүгеннің 
орыны ерекше. Қазіргі кезде ат-әбзелдерінің түрлері 
мен құрлымына көп өзгерістер кірген. Жүген – атты 
иесі ырқына бағындыруға көмек көрсететін әбзел. 
Жүген аттың басына ауырлық келтіретіндей болмауы 
керек. Жүгенді жеңіл иленген қайыстан жасайды. 
Кейбір жүгендерді күмістеу үшін қайыстың сыртынан 
жеңіл былғары қаптайды да оған құйма күмістер 
орнатады. Жалпы жүгеннің құрылымы: желкелік, 
кекілдік, қасқалық, сағалдырық, сулық, ауыздық, 
тізгін, шылбыр, шаужай, жақтау, кеңсіріктен тұрады. 
Соның ішінде сулық аты ырқа бағындыратын жүгеннің 
еркеше бөлшегі болып табылады. Сулық – ауыздық 
пен жүгеннің жақтауын біріктіріп тұрған жабдық. Сулық 
арқылы ауыздық ат аузында жеңіл, еркін қозғалып 
тұрады. Сулыққа ауыздық, жақтау, тізгін бекітіледі, 
егер ат ноқтасыз болса, мінер жақ сулықа шылбыр 
қоса тағылады [Қайратұлы 2019: 274]. 

Жылқы жер бетінде алғаш рет ж.с.д. IV мыңжылдық
та Солтүстік және Орталық Қазақстан даласында қол
ға үйретілді. Бұны Ботай қонысының остеологиялық 
материалдарын талдау барысында ағылшындық және 
американдық зерттеушілер дәлелдеген. Ботай қоныс-
мекенінде жылқы сүйектері өте көп табылған (99%). 
Сүйек бұйымдардың арасында тұсаудың ілгегі және 
сулықтар бар. Екі бұйымға ұқсас заттар қола, темір 
дәуірлерінің, орта ғасырлық, сондай-ақ этнографиялық 
материалдарың арасында көптеп кездеседі. Археолог, 
тарихшы Виктор Зайберт: «Ең алғашқы ауыздықтар «п» 
әрпі секілді сүйектерден құрастырылыпты. Сүйектер 
өзара аттың қылымен байланған. Ал, ауыздықтың екі 
шығыршығы жүгенмен байланысыпты. Осы сүйектен 
жасалған ауыздықтар әлемдегі ең бірінші атты көндіру 

ХУАНГАН Т.

Хуанган Төлеубай
Қазақстан Республиксы Ұлттық музейі, 

Нур-Сұлтан қ., Қазақстан;
toleubay_94@mail.ru

ҰЛТТЫҚ МУЗЕЙ ҚОРЫНДАҒЫ СҮЙЕК СУЛЫҚТАР 

құралдары болды. Сүйектен бөлек аттың жал-қылынан 
да жасалған ауыздықтарды көрдік. Әрине, ол тұлпардың 
езуін ауыртатын, ыңғайсыздау ауыздық болды. Бәлкім, 
мұндай түрлері – асау, үркек аттарға тағылған болар?» 
(аударған: Хуанган Т) – дейді [Зайберт 2011: 450]. 

Жылқы сүйегінің қалдықтары барлық Қазақстан 
аумағындағы қоныстар мен қола дәуірінің, ерте темір 
дәуірі мен ортағасырылық қорымдардың бір қатарынан 
табылған. Орталық және Солтүстік Қазақстан 
аумағындағы тайпалар өте ерте замандардан бері 
мініс атымен таныс болған. Атасу, Чаглинка және 
Айдабол қорымындағы оба-қоршау 1–ден (ж.с.д.                                                                                      
II мыңж.) табылған қола дәуірінің сүйектен жасалған 
ауыздықтары, осы аймақтардағы тұрғындардың 
жылқыны қолға үйретіп мінгендігінен хабар береді 
[Оңғарұлы 2019: 79].

Қазақстан Республикасы Ұлттық музейінің қорында 
сақталған сулықтардың ең ерте жиынтығының бірі 
Тоқсанбай қонысынан табылған [Лошакова 2020: 

Аннотация. Мақалада Қазақстан аумағынан табылған сүйек сулықтар туралы сөз қозғалады. Сүйек 
сулықтар табылуы жағынан Қазақстан аумағы негізгі орталықтардың қатарына жатады. Ең ерте кезең Ботай 
қонысынан бастап қола дәуіріндегі қоныстар мен қорымдардан табылған сулықтардың сипаты мен қызметі 
талданды. Зерттеудің негізгі нысаны ретінде ҚР Ұлттық музей қорындағы Тоқсанбай қонысы мен Кент қонысынан 
табылған сүйек сулық таңдап алынды. Осы табылған сүйек сулықтар мен қазіргі кездегі сулықтардың дәстүрлі 
этнографиялық сабақтастық мәселелері сараланды.

Түйін сөздер: жылқы, жүген, сүйек сулық, қола дәуірі, Тоқсанбай қонысы, Кент қонысы

©Хуанган Т.

1 – сур. Сүйектен жасалған сулықтар. Батыс 
Қазақстан облысы, Тоқсанбай қонысы [Оңғарұлы, 2019]



69

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

58]. Батыс Қазақстанда орналасқан бұл ескерткіш 
ерте қола дәуірімен мерзімделеді. Бұл жерде 
жануарлардың сүйектерімен басқа да заттар қоса 
жерленген, құрбандыққа шалынған екі адамның 
арасында құрылысы солтүстік қабырғамен шектелген, 
ал оңтүстіктен – бес бағаналы шұңқырдың жанында 
жәдігерлер жинағы орналасқан. Жинақтан табылған 
заттардың ішінде – ыдыс, қыш сынықтары, сүйек пен 
кремнийден жасалған бұйымдар, тас шар, металмен 
құрсауланған ағаш тостағанның қалдықтары, жануар
лардың сүйектері, күйген бұтақтардың қалдықтары 
және күйген органиканың (тері) қабатында үйлесімділік 
ізі бар бір-біріне жақын орналасқан екі сулық. Бұл 
ретте, сулықтардың өзінде күйген іздер жоқ. Сулықтар 
аралас тиекті жүйесі бар қалқаншаға жатады. Біріншісі 
дөңгелек қалқан, дөңгелек үшбұрышты тесік және 
бірнеше (5) қосымша тесіктермен тесілген бүйірлік 
проекциясы бар сүйек тәрізді сулық. Ашық ақ түсті. 
Диаметрі – 7,4-7,8 см (1–сур.). Ал екіншісі бірнеше 
қосымша тесіктермен тесілген бүйір проекциялары 
бар тақтаймен бөлінген сопақ қалқаны бар сүйек 
бөлшектері. Ашық қоңыр түсті. Диаметрі – 7,5-8 
см (2–сур.), [Оңғарұлы 2019: 79]. Жалпы алғанда, 
Тоқсанбайдан табылған сулықтар В.В. Цимидановтың 
ұсынған «утевтік типіне» (эллипске жақын үшбұрыш 
пішінді тақтай және қалқан) жақын келеді, дегенмен 
олардың қалқаншалары айтарлықтай жіңішкелігімен 
және сегмент тәрізділігімен ерекшеленеді [Лошакова, 
Усачук 2011]. Тоқсанбай қонысынан табылған сүйек 
сулықтарға ұқсас сулық Ресей Федериациясы, 
Челябинск облысы, Кривое Озера қорымынан табылған 
сулықтардың трасологиялық сипаттамасы мен қайта 
жаңғыртпа нұсқасы жасалды (3–сур.) [Оңғарұлы 2019: 
79].

Сүйек сулықтар коллекциясы анықталған бірегей 
ескерткіш – соңғы қола дәуірімен мерзімделетін 
Орталық Қазақстан аумағындағы Кент қонысынан 

табылды. Қазіргі таңда Қазақстан Республикасы Ұлттық 
музейінің қорында сақталған сулықтардың ішінде Кент 
қонысынан табылған сулықтар өзіндік ою-өрнектерімен 
ерекшеленеді. Біріншісі мүйізді сулық – иілген пішінді, 
орталық бөлігінде үш ұзын тікбұрышты тесіктері бар, 
шеңберлері ерекше оюмен көмкерілген. Сулықтың 
ұзындығы – 6 см, ал ені – 1,5 см болады (4–сур.). 
Екіншісі өрнектелген сулық – басы шеңбер тәрізді, орта 
бөлігінде үшбұрышты тесігі бар. Сулықтың ұзындығы 
– 4,8 см, басының диаметрі – 3,8 см болады (5 –сур.).

Қазақстан археологиясында ерте көшпелілер 
тұтынған сүйек бұйымдар өте аз зерттелген. Берел 
қорымының 36 қорғанынан 2002 ж. марал мүйізінен 
аң стилінде ойып жасалған, ат-әбзелдерін безендіруге 
арналған 66 дана көркем өнер туындысы табылды. Бұл 
бұйымдар кешені әсемдігі мен бірегейлігі жағынан қола 

2 – сур. Сүйектен жасалған сулықтар. Батыс 
Қазақстан облысы, Тоқсанбай қонысы [Оңғарұлы, 2019]

3 – сур. Жүгендегі сулықтардың монтажын қалпына 
келтіру нұсқалары [Chechushkov Igor V., Andrei V. Epimakhov, 

Andrei G. Bersenev 2018]

4 – сур. Сүйектен жасалған сулық. Қарағанды облысы, 
Кент қонысы[Оңғарұлы, 2019]

дәуірінің Кент қонысынан табылған мүйізден жасалған 
жүген әшекейлеріне ұқсас [Самашев 2011: 26].

Музей қорындағы тағы бір сулық  Шығыс Қазақстан 
облысы, Қарақаба қорымынан табылған. Бұл сулық 
екі құрамалы, S-тәрізді бүгілген, сүйектен жасалған 
тегіс сулықтары бар ауыздық. Сулықтың екі ілгегі бар: 
біреуі – ауыздықтың түймесі үшін, басқасы – жүген 
белдігімен жалғастыруға арналған. Ауыздықтың 
сыртқы жағындағы ілгектер сегіз санының пішіні тәрізді 
безендірілген. Ауыздығы темірден жасалса сулығы 
сүйектен жасалған (6 –сур.). 



70

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Сүйек сулықтар туралы украиналық ғалым                                                                                                    
А.Н. Усачукдың «Псалии» аты еңбегінде трасоло
гиялық анализдер жасалған [Усачук 2004: 141].                                                                             
А.Н. Усачук еңбегінде: сүйек сулықтарды жасау үшін 
шикізат ретінде мүйіздер мен сүйектерді, сондай-
ақ ірі тұяқтылардың қабырғалары пайдаланылды. 
Сулықтарды кесу және тегістеу арқылы болашақ 
сулықтың дайындамасы дайындалды. Келесі кезең – 
тесіктерді бұрғылау – операцияның ең күрделі және көп 
уақытты қажет ететін процес. Келесі кезеңі - бұйымды 
тазарту, одан әрі тегістеу, жылтырату және кейде ою-
өрнекті қолданумен бірге жүрді (аударған: Хуанган Т.) 
– дейді [Усачук 2004:141].

Сулықтарды талдау нәтижесі бойынша 
бұйымдардың барлығына дерлік ортақ мынадай 
белгілерді анықталды:

- бұйымдарды жасауда жүзі өткір және өте үшкір 
металл құралдар ғана пайдаланылған;

-  барлығы да қолдан оймышталып жасалған;
-  бұйым бетіндегі тесіктер мүйізді шытынатып ал

мау мақсатында көбіне қарама-қарсы бұрғылау арқылы 
жасалған;

6 – сур. Сулығы бар ауыздық. Қарақаба, Шығыс 
Қазақстан [Оңғарұлы, 2019]

5 – сур. Сүйектен жасалған сулық. Қарағанды облысы, 
Кент қонысы [Оңғарұлы, 2019]

- бұйымдарда белгілі бір сызба немесе үлгі арқылы 
жасалғанын білдіретін белгілер сақталған;

- бұйымдар матаға немесе қайысқа бекітілген;
- бұйымдар біраз уақыт қолданыста болған.
Қазақстан Республикасы Ұлттық музейінің қо

рында сақталған сулықтар қола, темір дәуірлері мен 
Қазақстанның ежелгі тарихындағы сақ, ғұн, үйсін, 
қаңлы, ерте орта ғасырлардағы Түрік, Батыс Түрік, 
Түргеш, Қарлұқ, Оғыз, Қимақ, Қыпшақ, Қарахан, одан 
кейінгі Алтын Орда және Ақ Орда тарихымен тікелей 
байланысты. Қазақ хандығының құрылуынан бастап 
бүгінгі күнге дейін тарихи сабақтастық, жалғастық, 
үндестік атадан балаға мұра болып жалғасып келеді.

Ұлттық музей қорындағы сулықтарды жасалу 
материалына, кезеңіне, табылған аумағына, таралу 
мәдениетіне қарай бөліп те қарастыруға болады. 
Ат-әбзелдері өте үлкен тақырып бірақ соның ішінде 
сулықтардың орыны ерекше. Ұлттық музей қорындағы 
сүйек сулықтар алғаш жылқы малын қолға үйреткен 
Ботай қонысының тұрғындарынан бастап, қазіргі кезге 
дейін өте күрделі кезеңдерден өтті. Ертедегі сулықтар 
сүйектен жасалса, кейін қола, темірден жасала 
бастаған. Әр кезеңде өзіндік ерекше өрнектермен 
безендіріліп, әр-түрлі пішінде жасалған. Қазіргі уақыта 
сулықтар қандай материалдан жасалсада, әр-түрлі 
нақышта безендірілседе сол бұрынғы жылқы малын 
ырыққа бағындыруға көмектесетін әбзелдің бөлшегі 
болып қала бермек. 

Әдебиет
Зайберт В. Ботай. Дала өркениетінің бастауында: Кітап-

альбом. – Алматы: «Балауса» баспасы, 2011. – 480 б.
Қайратұлы Б. Қазақтың атбегілік өнері. – Нұр-Сұлтан: 

BRK-Press, 2019. – 400 б. 
Лошакова Т.А. История изучения памятников эпохи бронзы 

Северо-Восточного Прикаспия// Археология Казахстана. – 
2020. – № 4. –С. 47–69. 

Лошакова Т.Н., Усачук А.Н. Детали колесничной упряжи 
с территории Северо-Восточного Прикаспия // Вестник 
Карагандинского Университета. Серия История. Философия. 
– 2011. – № 1 (61). – С. 9–13.

Оңғарұлы А. Ұлы Дала: тарих пен мәдениет. II-том. 
Жылқы және салт атты. Көрме каталогы. – Нур-Султан: Big 
dream баспа үйі, 2019. – 300 б.

Самашев З. Берел. – Алматы: «Таймас» баспа үйі, 2011. 
– 236 б.

Усачук А.Н. «Псалии саргаринско-алексеевской культуры» 
//Археологический альманах, № 15. Псалии. Элементы упряжи 
и конского снаряжения в древности. –– Сборник статей /Отв. 
ред. Усачук А. Н. - Донецк, 2004. – 170 с.

Chechushkov Igor V., Epimakhov Andrei V., Bersenev 
Andrei G. Early horse bridle with cheekpieces as a marker of 
social change: An experimental and statistical study. Journal of 
Archaeological Science. – 2018. – Volume 97. – pp. 125-136.



71

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Город Отрар был одним из крупнейших городов 
средневековья Средней Азии, расположенный в низо-
вьях реки Арысь, при впадении ее в Сырдарью. Науч-
ное исследование Отрара и других археологических 
памятников Южного Казахстана началось благодаря 
присоединению края к России и образованием Турке-
станского генерал-губернаторства. Обилие различных 
памятников в регионе вызывало интерес исследовате-
лей-археологов. 

В 1868 году развалины Отрара были обследова-
ны П.И. Пашино [Пашино 1869:  60]. В 1893 году близ 
села Мамаевка на вершине Караултобе, при установке 
топографического знака, был найден сосуд с серебря-
ными украшениями и монетами, часть которых архео-
лог А.К. Марков определил, как выпущенные в Отраре 
[Кузнецова 2014: 12]. Это были первые исследования, 
связанные с городищем Отрар. Начальный этап изуче-
ния Отрара связан с именем В.В. Бартольда и Туркес-
танским кружком любителей археологии (ТКЛА). В сво-
ей работе «Отчет о поездке в Среднюю Азию с научной 
целью», взяв за основу письменные источники и свои 
археологические наблюдения, ученый дал локализа-
цию многих городов, что в свою очередь пробудило 
жажду археологического исследования края у других 
ученых. [Бартольд 1897:  7-45].

 В 1895 году усилиями В.В. Бартольда и Н.П. Ос-
троумова состоялось открытие Туркестанского кружка 

БАЙТАНАЕВ Е. Б.

Байтанаев Елнар Бауыржанұлы
Институт Истории им. Ч.Ч.Валиханова, 

Казахский национальный университет им. Аль-Фараби,
Алматы, Казахстан;
ebaitanaev@mail.ru

ИЗУЧЕНИЕ ГОРОДИЩА ОТРАР ЧЛЕНАМИ ТУРКЕСТАНСКОГО КРУЖКА 
ЛЮБИТЕЛЕЙ АРХЕОЛОГИИ

любителей археологии, а уже в 1896 году Е. Г. Смирнов 
в своей статье, посвященной описанию памятников 
среднего и нижнего течения Сырдарьи, описал разва-
лины Отрара [Лунин 1958: 45].

Большое внимание Е. Г. Смирнов обратил на раз-
витую ирригационную систему города, хозяйственный 
уклад населения и указал на явную археологическую 
неизученность: «Город Отрар был центром богатой и 
густонаселенной области, орошаемой р. Сыр-дарьею, 
Арысом, Бадамом, Бугунью и Чаяном, а также многими 
реками и ключами, сбегавшими с южных склонов Кара-
тавского хребта. Сам город Отрар орошался особым 
каналом из Арыси. На левом берегу реки Сыр-Дарьи, 
ниже и выше устья Арыса расстилается богатая степь 
с остатками ирригационных каналов» [Елеуов, Бахты-
баев 2011: 70-78].  

В 1898 году на городище и прилегающей к нему тер-
ритории побывал И.Т. Пославский. Свои наблюдения 
ученый опубликовал небольшой заметкой «Развали-
ны города Отрара». Визуально осмотрев развалины,                
И.Т. Пославский дал характеристику городищу, а также 
упомянул о потайном ходе, выкопанном «любителем». 
По сообщениям местных жителей здесь совершил 
грабительские раскопки паломник из Мекки: «Говорят, 
что с год тому назад здесь появился какой-то дувана 
из Мекки, вычитавший в священных книгах, что в дан-
ном месте зарыты несметные сокровища <...>. Он жил 

Аннотация. Туркестанский кружок любителей археологии (ТКЛА), образовавшийся в 1895 году во многом 
поспособствовал развитию науки и археологических исследований в Средней Азии. За время существования 
кружка его членами было изучено большое количество памятников культуры на территории Центральной Азии. 
Результаты своих исследований члены ТКЛА публиковали в «Протоколах заседаний и сообщений членов Тур-
кестанского кружка любителей археологии». В статье рассматриваются исследования городища Отрар членами 
Туркестанского кружка любителей археологии, такими как В. В. Бартольд, И. Т. Пославский, Н. С. Лыкошин и 
других. В период их деятельности в 1896-1904 гг. были проведены раскопки цитадели Отрара, собраны сведения 
о прилегающих памятниках, происхождении города и т.д. Исследования городища составили начальный этап 
изучения памятников Отрарского оазиса в истории археологии региона. 

Ключевые слова: Туркестанский кружок любителей археологии, Отрар, В.В. Бартольд, городище, исследо-
вания, археология.

© Байтанаев Е. Б.



72

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

в нем месяц два, работая ежедневно, и потом снова 
скрылся». Успешны ли были эти раскопки или нет, уче-
ному выяснить не удалось [Елеуов, Бахтыбаев 2011: 
144-145].

В 1899 Н.С. Лыкошин обследовав городище, опу-
бликовал статью «Догадка о прошлом Отрара». Здесь 
он также упоминает о «туземце – искателе сокровищ», 
к которому крайне негативно относится местное насе-
ление. Однако статья исследователя посвящена его 
догадкам о происхождении города и его названия. Уче-
ный утверждает, что Отрар в прошлом – Хамукат, осно-
ванный выходцами из Бухары под руководством Хаму-
ка. После возвращения бухарцев на родину Хамукат 
был переименован в Фараб, а после набега кочевников 
был разграблен и сожжен и получил название Утрар 
(от тюркского «ут» - огонь). «Я допускаю, что Отрар, 
или как туземцы называют его Утрар и был убежищем 
бухарской знати, Хамукатом. Когда основали город, его 
назвали Хамукатом по имени основателя его Хамука. 
Когда вслед за тем, по приглашению Шири-Кишвара, 
бухарцы возвратились на родину, с ними, очевидно, 
ушел и Хамук, их «великий дикхан» и, следовательно, 
его имя для основанного им города потеряло значение. 
Далее, название Фараб могло быть именем одного из 
незначительных селений Бухарских, и оставшиеся в 
Хамукате переселенцы могли изменить название го-
рода, назвать его именем своего села. Впоследствии 
город, как и говорят туземцы, подвергся нападению, 
разграблению и сожжению со стороны кочевников. От-
сюда пепелище могло получить название Утрар» [Еле-
уов, Бахтыбаев 2011: 199-201].

Однако с этой точкой зрения не согласился В.В. 
Бартольд, говоря о недостаточной обоснованности та-
кого предположения. В своем сообщении «По поводу 
статьи «Догадка о прошлом Отрара» ученый привел 
следующие сведения об Отраре из своего, тогда еще 
неизданного, труда «Туркестан в эпоху монгольского 
нашествия»: «Хамукет упоминается, однако, еще у ге-
ографа конца Х века Макдиси, при том не среди горо-
дов области Фараб, а среди долины Таласа. Название 
Фараб или Бараб у географов Х века носит округ, зани-
мавший пространство по обоим берегам Сыр-дарьи, к 
северо-западу от Испиджаба». В.В. Бартольд относит 
возникновение Отрара к более раннему периоду, не-
жели VI в., когда по мнению Н.С. Лыкошина город был 
заложен переселенцами из Бухары. «Во всяком слу-
чае, название Отрар, как показывает известие Табари, 
относится еще к арийскому периоду в жизни страны, а 
потому едва ли есть основание сближать его с тюрк-
ским словом ут – огонь; кроме того при таком сближе-

нии мы не получаем удовлетворительного объяснения 
второго слога (рар)» – отмечал В. В. Бартольд [Елеуов, 
Бахтыбаев 2011: 202-203]. 

В 1902 А.К. Кларе и А.А. Черкасов по поручению 
Н.П. Остроумова провели более детальное изучение 
развалин Отрара. Исследователи обратили свое вни-
мание на мечеть Арыстан-баб и саму цитадель. По-
мимо внешнего описания развалин цитадели ученые 
сняли топографический план городища, а так же зари-
совали профиль основного бугра цитадели, с обозна-
чением на нем хода, «в котором лет 6 тому назад, ка-
кой-то киргиз проводил раскопки. Это и есть тот самый 
лаз, выкопанный энтузиастом, о котором упоминали 
И.Т. Пославский и Н.С. Лыкошин [Елеуов, Бахтыбаев 
2011: 290-294].

После предварительной разведки, уже в 1904                
А.К. Кларе и А.А. Черкасов произвели археологические 
раскопки на средства Русского комитета по изучению 
Средней и Восточной Азии. В своей статье «Древний 
Отрар и раскопки, произведенные в развалинах его в 
1904 году» они рассказывают об истории и местона-
хождении Отрара согласно письменным источникам, 
выделяя два исторических момента, благодаря кото-
рым Отрар получил большую известность: это «раз-
грабление в нем каравана Чингис-хана в 1218 году» и 
«смерть Тамерлана в 1405 году». Далее ученые приве-
ли результаты своих изысканий на городище, ими были 
заложены 5 траншей разных размеров. В траншеях 
№1,2,3 были найдены, судя по описанию, тандырные 
печи, фрагменты как глазурованной, так и неглазуро-
ванной керамики, монеты, различные предметы утва-
ри, кости животных, а так же остатки различных кир-
пичных конструкций. Оставшиеся недовольными ре-
зультатами раскопок А.К. Кларе и А.А. Черкасов наме-
ревались прекратить изыскания, однако посетившие 
их Н.П. Остроумов и И.Т. Пославский посоветовали 
заложить траншеи на холме в северной части цитаде-
ли. В заложенных траншеях было найдены сырцовые 
конструкции, судя по описанию представляющие собой 
основание холма. Так же было обнаружено большое 
количество фрагментов глазурованной керамики, это, 
судя по опубликованным фотографиям, в основном об-
ломки блюд и чаш, фрагменты чирагов-светильников 
(рис. 2) [Елеуов, Бахтыбаев 2011: 310-334].

Несмотря на результативность раскопок с точки 
зрения вещественного материала: обилие ценного 
керамического материала, присутствие следов поме-
щений с наличием кирпичных полов, остатков печей, 
трубопроводов и т.д., сами изыскания произведены на 
еще недостаточном уровне. К примеру все крупные со-



73

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

суды, не смотря на разнообразные формы приписыва-
лись к корчагам, а по окончании работ были оставлены 
на месте без описания, более мелкие сосуды, так же не 
зависимо от форм приписывались к кувшинам [Лунин 
1958: 123-124]. Причиной этому послужило фактиче-
ское отсутствие научно-методической литературы ко 
времени открытия и действия ТКЛА, в то время архе-
ологическая наука в Средней Азии находилась на на-
чальной стадии своего формирования. В высших учеб-
ных заведениях специалистов не готовили, все зависе-
ло от личных качеств исследователей: опыта, знаний, 
добросовестности.  В таких условиях археологические 
изыскания в одних случаях проводились с соблюдени-
ем минимальных научных требований, в других лишь 
навсегда уничтожали памятники археологии [Лунин 
1958: 119-120].

В дополнении к статье А.К. Кларе выдвинул свою 
точку зрения касательно происхождении города и его 
названия. Основываясь на исследованиях профессора 
Юрьевского Университета Р.И. Мукке, А.К. Кларе допу-
скает следующее: «В болотистой, вернее заливаемой 
местности поселилось арийское племя, занимавшееся 
земледелием, и строило себе жилища в виде продол-
говатого, утвержденного на сваях или столбах корабля 
и называли его «Фар» или «Фараб». То же название 
впоследствии перешло к городу и к окружающей мест-
ности. В этом же месте появилось другое племя, при-

шедшее с гор и занимавшееся скотоводством. Жители 
гор, незнакомые со свайными постройками, они для 
своих жилищ возводят холмы, имеющих ту же форму, 
что и шалаши, и на воздвигнутых холмах строятся. 
Наибольшему холму арийцы (жители орды, корабля) 
дают название «Отрар», которое впоследствии пере-
шло на всю местность» [Елеуов, Бахтыбаев 2011: 334-
336].

Следует отметить так же труд А.И. Кастанье «Древ-
ности Киргизской степи и Оренбургского края». Хотя и 
в 1910 году А.И. Кастанье еще не был членом Туркест-
анского кружка, тем не менее, в его работе содержится 
обобщенные данные по исследованиям его членами 
сырдарьинских городов, в том числе Отрара [Кастанье 
1910: 174-183].

Деятельность ТКЛА по изучения памятников архео-
логии – их труды, заметки и первичные описания имели 
огромное значение для развития истории и археологии 
Казахстана. Для будущих исследователей протоколы 
кружка служили справочным материалом, т.к. содер-
жали в себе уже утраченные сведения о памятниках. 
Благодаря активной деятельности членов кружка были 
изучены и зафиксированы многочисленные археологи-
ческие памятники, в том числе Отрар. Исследования 
членами ТКЛА территории Отрарского оазиса состави-
ли начальный этап в истории его изучения. 

Литература
Бартольд В.В. Отчет о поездке в Среднюю Азию с 

научной целью (1893-1894). -– Спб.: Тип. Имп. Акад. 
наук, 1897. – 191 с. 

Елеуов М., Бахтыбаев М.М. Протоколы заседаний и 
сообщений членов Туркестанского кружка любителей 
археологии // Историко-культурные памятники Казахс-
тана. – Туркестан: «Туран», 2011. – 447 с.

Кастанье И.А. Древности Киргизской степи и Орен-
бургского края // Труды Оренбургской ученой архивной 
комиссии. «типо-лит. Каримов, Хусаинов и К°» Вып. 
XXII – Оренбург: 1910. – 329 с. 

Кузнецова О.В. Древности Отрара и Отрарского оа-
зиса, Казахстана и Евразии. Южно-Казахстанская ком-
плексная археологическая экспедиция. – Алматы: Ин-
ститут археологии им. А. Х. Маргулана, 2014. – 251 с.

Лунин Б.В. Из истории русского востоковедения и 
археологии в Туркестане. Туркестанский кружок люби-
телей археологии (1895–1917 гг.). – Ташкент: АН УзС-
СР, 1958. – 318 с.

Пашино П.И. Туркестанский край в 1868 г. – Спб.: 
«тип. Тиблена и К° (Неклюдова)», 1869. – 176 с. 



74

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

В древности, на территории Казахстана прожива-
ли различные племена и народы, которые на разных 
этапах своего развития, оставили уникальные мону-
ментальные памятники истории и неповторимые пред-
меты материального искусства, представляющие наше 
общее культурно-историческое достояние. 

Во внутриконтинентальной части Евразии, от Ордо-
са до Дуная, в конце IX в. до н.э. сложилась скифо-сак-
ская археологическая культура, с характерными для 
нее едиными признаками так называемой «триадой»: 
вооружение, звериный стиль и конское снаряжение 
[Граков, Мелюкова 1954: 33].

На современной поверхности земли, памятники ко-
чевников-саков, легко определимы по курганным насы-
пям из земли и камня округлой формы различных раз-
меров. Некоторые из них довольно крупные и процесс 
их возведения являлся трудоемким и длительным по 
времени [Акишев, Кушаев 1963: 121].

Цель статьи – на примере характеристики крупного 
курганного могильника Баубек батыр, расположенно-
го в северной Сарыарке, раскрыть основные функции 
элитарных могильников сакского времени, использо-
вавшихся как объект исполнения культовых обрядов и 
выполнявших многокомпонентное значение в социаль-
ных и хозяйственно-экономических отношениях. 

Курган, для сака-кочевника, представлял не просто 
холм, состоящий из земли и камня, куда совершалось 
захоронение соплеменника, но и имел ряд практичных 
и сакральных функций. 

Первая функция – утилитарная. Курганные насы-
пи использовались как место последнего пристанища 
души и тела покойного. Для исполнения этой функции 

КАРИМБАЕВА З.Р. 

Каримбаева Зулхумар Расулжанқызы 
Евразийский национальный университет им. Л.Н. Гумилева,

г. Нур-Султан, Казахстан;
Z_karimbayeva@mail.ru

ПРОСТРАНСТВЕННОЕ РАЗМЕЩЕНИЕ ЭЛИТНЫХ МОГИЛЬНИКОВ 
САКСКОЙ ЭПОХИ САРЫАРКИ

выбиралась локация имевшее пространственно–поте-
старное значение. Это могла быть уплощенная доли-
на, хорошо обозримая со всех сторон и обязательно 
рядом с рекой или водоемом. Над местом будущего 
кургана выкапывалась грунтовая яма, чаще всего об-
ложенная плитняком. А в элитарных погребениях с 
восточной стороны ямы мог примыкать коридор-дро-
мос, применявшийся только в статусных крупных по 
размеру курганных насыпях, куда могли хоронить толь-
ко родовую знать и привилегированных особ – пред-
ставителей царского рода. Царские курганы в степной 
Сарыарке имеют диаметры 30–60 м, высоту 3–6 м. 
Для представителей рядового сословия, курганы стро-
или значительно меньших параметров. Как правило, 
их размеры не превышают в диаметре 6–12 м, высота 
до 0,5 м. Такие могильники могли быть приурочены к 
небольшим возвышенностям или ограниченными ров-
ными площадками [Бейсенов 2017: 39].

Погребальные камеры возводили из дерева, камня-
плитняка, перекрытия делали в виде ложного свода, 
иногда свод имел шатровую форму. Насыпь курганов 
состоит из несколько слоев, которые могли возводить 
поэтапно как в период погребения, так и после захоро-
нения, во время поминок [Чугунов 2011: 39]. 

Вторая функция это – связь с духами предков и бо-
гами. Курган это не просто большой холм, для саков 
это модель мироздания. Его конструкция уходит вглубь 
веков, как бы связывая между собой подземный мир 
(мир духов и предков), земной мир (мир людей) и не-
бесный мир (место божества Тенгри). С другой сторо-
ны, так как курган – это культовое сооружение, древний 
храм–святилище здесь совершались обряды, обра-

Аннотация: Статья посвящена описанию функций царских могильников, отражающих его основные функции 
как место погребения, модель мироздания в духовной культуре, выполнение функции космологической мифоло-
гии саков, хозяйственно-регулирующей и маркера кочевых трасс. В размещении могильника Баубек батыр глав-
ными факторами были удобное геостратегическое положение могильника, связанное с возможностями контроля 
важных миграционных, караванных и кочевых путей.

Ключевые слова: Сарыарка, Баубек батыр, элитный могильник, пространственное размещение, функции, 
Ишим, караванные пути. 

© Каримбаева З.Р.



75

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

щенные к предкам и богам, т.е. осуществлялась связь 
мира прошлого, настоящего и будущего. 

Третья и очень важная функция кургана его хозяйст-
венно-регулирующая роль. Курганы закрепляли право 
собственности рода на эту территорию. Принцип саков 
заключался в том, что «там, где могилы предков, там 
и моя земля». Любой враг, который хотел занять эту 
территорию должен был не только разбить войско, но 
и осквернить курганы. Но это было гораздо сложнее.

Четвертая функция размещения элитных курганов 
связана с указанием их как маркеров кочевых и кара-
ванных маршрутов. Трассы кочевания сложились еще 
в конце эпохи бронзы, когда начался переход к новой 
форме хозяйства – кочевому скотоводству [Акишев 
1972: 31]. Наиболее удобные маршруты отмечались 
природными и культовыми объектами, к которым от-
носятся элитные курганы. Когда кочевники со скотом 

переходят с зимовки на летовки и наоборот, скоту и 
людям нужны места отдыха. В таких местах более или 
менее длительного отдыха, где достаточно воды и кор-
ма для скота, всегда возводились царские курганы.

Последняя, пятая. Курган как олицетворение ду-
ховной роли в жизни саков были местом проведения  
культовых обрядов. Об этом свидетельствуют сакраль-
ные площадки саков Семиречья, на которых обнару-
жены сакские светильники, курильницы, бронзовые 
котлы, найденные случайно. Они известны как клады. 
Г.С. Джумабекова обосновывает эти места как древние 
святилища, на которых жрецы покланялись небесному 
божеству и совершали свои обряды [Джумабекова, Ба-
зарбаева 2013: 69–70].

Мы не можем переносить храмы с собой. Поэтому в 
степной зоне такую функцию выполняли элитные кур-
ганы, возведенные на местах зимовок и летовок. А в 

Рис.1. Топографический план некрополя Баубек батыр



76

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

процессе движения роль храмов играли курганы. Все 
необходимые элементы присутствовали.  Это связь с 
предками, еще имелась и связь с прошлым, настоя-
щим и будущем. Также в планировочной архитектуре 
курганных ансамблей присутствуют жертвенные коль-
ца с западной стороны насыпи. В них находят остатки 
тризны в виде костей животных, следов горения. 

Шестая функция заключается в пространственном 
расположении крупных сакских комплексов, которые 
можно рассмотреть в фокусе их общегеографического 
межрегионального значения как опорного пункта в дли-
тельных сезонных перекочевках и международной тор-
говли. Эту функцию ярко раскрывает могильник Баубек 
батыр, расположенный в юго-западной части Акмолин-
ской области, географически это пустынно-степная 
зона Тургайской провинции. Памятник находится на 
правом берегу реки Ишим, в 50 км восточнее излучины 
р. Ишим – резкого поворота русла реки с широтного на 
меридиональное направление. Это место, где в Ишим 
впадает с юга его левый приток – река Терисаккан [Но-
уменко 2009: 12].

Курганы расположены на мелкосопочной корен-
ной террасе правого берега реки Ишим. Поверхность 
коренного берега шириной в 2-3 км пронизана много-
численными поперечными логами, пересохшими ру-
слами мелких речек, направленных от верха коренной 
террасы вниз, в сторону Ишима. Весной в период та-
яния снега эти протоки наполняются водой и образу-
ют сплошное водное пространство, подступающее к 
южной кромке коренной террасы. Река Ишим в месте 
приближения к излучине имеет широкую долину, на-
полненную бесконечными отрезками стариц. Они на 
карте создают хаотичную мозаику. Некоторые старицы 
имеют местное название, т.к. берега их являются пре-
красными сенокосными угодьями 

Выбор  могильника Баубек Батыр связан с не-
сколькими факторами. Он большой по площади и по 
количеству курганов. Могильник состоит из 12 крупных 
курганов, что является редкостью для Сарыарки, где 
преимущественно элитные могильники состоят из 2–3 
курганов. Цепочка курганов могильника Баубек батыр 
протянулась на 4,8 км по краю коренной террасы по 
линии СВ–ЮЗ (рис. 1). Расстояние между насыпями от 
0,5 до 1,1 км. Курганы диаметром 30–80 м, высотой 2–5 
м, насыпи их когда–то имели каменное покрытие, кото-
рое большей частью не сохранилось. Камни выбраны 
в более поздние время [Отчет 2021: с. 12].

Немаловажным фактором размещения могильника 
в этом месте является его геостратегическое положе-
ние на активной трассе караванных и миграционных 
путей. 

Маршруты кочевых путей определялись рядом ес-
тественных факторов. Так, узловыми пунктами этих 
дорог были наиболее удобные места пересечения се-
рьезных природных препятствий: крупных рек, солон-
чаков, горных и лесных массивов, каменистых пустынь 
и препятствий [Таиров 1995: 1]. Говоря о путях средне-
азиатской торговли XVI – XVII вв. с Россией, А.В. Пан-
ков отмечал, что они «были проторены в более ран-
ние эпохи: этими путями пользовались в хазарскую, и 
в аббасидскую, и монголо-турецкую эпохи с VIII – XIV 
вв. и, вероятно, много раньше, так как прежние хозяева 
европейско – азиатских степей – скифы, затем гунны, 
авары, огузы, печенеги, половцы <…> пользовались 
одними и теми же проторенными караванными тропа-
ми» [Панков 1927: 26]. Например, Великий Шелковый 
путь и путь из Булгара в Киев являются примерами 
регулярных сухопутных караванных путей на других 
территориях, близких по природно-географическим 
условиям. Показано, что караванные пути проходили 
по строго определенному маршруту, освоенному в эпо-
ху энеолита и бронзы [Байпаков 2007: 17].

Сарыарка была пронизана караванными путями, 
которые шли из городов Великого Шелкового пути на 
север, в сторону Западного и Южной Сибири, в Вос-
точную Европу. Известная дорога из Джанкента (Янги-
кента) шла на северо-восток, выходила на берег речки 
Белеуты и приводила в район Коунрада и Карсакпая. В 
Центральный Казахстан вел так называемый Сарысуй-
ский путь: из Отрара через Шавгар и Туранский пере-
вал на Аксумбе, в низовья Сарысу и вверх по реке до 
Улутау (горы Кендирлик), а оттуда по Ишиму и Иртышу 
– в Сибирь [Байпаков 2007: 101]. 

Еще одна дорога в раннее средневековье соеди-
нялакультурные оазисы долин рек Талас и Шу (города 
Кулан и Талас) с кочевьями и поселениями кимаков 
на Иртыше и Прииртышских степях, а в более позд-
нее время – с городами Западной Сибири. С середи-
ны XVIII в. этот путь  известен под названием Ханжол 
(Ханская дорога), названный после того как по нему 
проезжал со своей дружиной Абылай хан [Маргулан 
1997: 17].

Важнейшей магистралью, которая соединяла при-
сырдарьинские города с Сибирью, был так называемый 
«сарысуйский» караванный путь. Начинался он в ни-
зовьях Сарысу и Шу, у системы озёр Ащиколь, Акжай-
кын, Телеколь, куда подходили дороги из различных 
городов. Отсюда, из урочища Беленг – ага, путь шёл 
вдоль реки Сарысу до Каражыра в устье реки Кара–
Кенгир. Здесь от него начиналось ответвление, кото-
рое следовало вверх по Сарысу и у урочища Тугискен 
сливалось с «джеты–конурской» дорогой. Основная же 



77

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

магистраль от Каражара направлялась на север вдоль 
реки Кара–Кенгир и выходила к её верховьям в горах 
Улытау. Пройдя горы Улытау и Арганаты, она долиной 
реки Терисаккан подходила к Ишиму у реки Жаркайын. 
Далее дорога шла долиной Ишима, по его большой 
луке, к Петропавловске. Отсюда путь долинами Иши-
ма и Иртыш уходил на север, к Тобольске и Тюмени 
[Таиров 1995: 9]. 

Таким образом, на примере крупного сакского 
элитарного могильника Баубек батыр, раскрывается 

многогранное значение земляных курганов, которыми 
усеяна степь Сарыарки. Они несут в себе не только 
утилитарное значение, но и являются местом сакраль-
ного значения, поклонения, центром силы. Курган в 
степи всегда имеет Имя. Оно распространяется на всю 
округу и местность. Его знают местные. Именем поль-
зуются как маяком путешественники и торговцы.

Научный руководитель:
к.и.н, доцент Хабдулина М.К.

Литература
Акишев К. А. К проблеме происхождения номадиз-

ма в аридной зоне древнего Казахстана //Поиски и на-
ходки в Казахстане. Алма-Ата: Онер, 1972. – С. 31-46.

Акишев К. А., Кушаев Г.А. Древняя культура саков и 
усуней долины реки Или. – Изд-во Академии наук Ка-
захской ССР, 1963. – 320 с.

БайпаковК.М. Великий Шелковый путь (на террито-
рии Казахстана). – Алматы: «Адамар», 2007. – 496 с.

Граков Б.Н., Мелюкова A.И., Об этнических и куль-
турных различиях в степных и лесостепных областях 
Евразийской части СССР в скифское время // Вопросы 
скифо-сарматской археологии. – М: РПГУ им. А.И. Гер-
цина.1954. - с. 33-93.

Джумабекова Г.С., Базарбаева Г.А. Художествен-
ные бронзы Жетысу. – Алматы: Институт археологии 
им.А.Х.Маргулана, 2013. – 120 с. 

Маргулан А.Х. Древние караванные пути через пу-
стыню Бетпак–дала // Мир казаха. Алматы: «Наука» 
Казахской ССР, 1997. – 157 с.

Ноуменко А.А. Физическая география Казахстана. – 
Алматы: Қазақ университеті, 2009. – 392 с. 

Панков А.В. К истории торговли Средней Азии с 
Россией XVI–XVII вв. // Бартольду туркестанские дру-
зья, ученики и почитатели. Ташкент: 1927. – 129 с.

Таиров А.Д. Торговые коммуникации в Западной 
части Урало–Иртышского междуречья. – Челябинск: 
ЮУрГУ, 1995. – 43 с.

Чугунов К.В. Искусство Аржана–2: стилистика, ком-
позиция, иконография, орнаментальные мотивы. // Ев-
ропейская Сарматия. – СПб: Юрайт, 2011. С. 39-60.

Бейсенов А.З. Казахстан в сакскую эпоху. Коллек-
тивная монография / Отв. ред. Бейсенов А.З. – Алма-
ты: Институт археологии им. А.Х. Маргулана, 2017. – 
228 с.

Отчет о научно–исследовательской работе. «Про-
странственная планировка и архитектура культовых 
мемориалов сакской знати Терисаккан – Есильского 
региона. // Архив НИИ им. Акишева К.А. – Нур – Сул-
тан, 2021. – 51 с.



78

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

В современной скифологии не решён вопрос об 
истоках и содержании восточного импульса на арха-
ическую скифскую культуру. В частности, актуальным 
является вопрос об антропологическом составе ски-
фов в связи с восточными миграционными импульсами 
и направлением культурно-генетических связей. 

Цель исследования – изучить разработанность про-
блемы генезиса скифов на современном этапе путём 
систематизации и интерпретации данных истории, ар-
хеологии и физической антропологии; выявить роль 
восточных миграционных импульсов и направление 
культурно-генетических связей в антропологическом 
составе скифов. 

Автохтонная (срубная, или «волжская») гипотеза 
о происхождения скифов (А.М.  Тальгрен [Тальгрен 
1926], В.А. Городцов [Городцов 1928], М.И. Артамонов 
[Артамонов 1950], О.А.  Кривцова-Гракова [Кривцова-
Гракова 1948], Б.Н. Граков [Граков 1954], А.И. Мелюко-
ва [Мелюкова 1954], А.М. Лесков [Лесков 1981]) осно-
вывается на аргументах о генетической преемственно-
сти скифской культуры от срубной культуры поздней 
бронзы. Большинство антропологов (Г.Ф. Дебец [Дебец 
1948], В. П. Алексеев [Алексеев 1980], Т.С. Кондукторо-
ва [Кондукторова 1972], М.С. Великанова [Великанова 
1975], С.Г.  Ефимова [Ефимова 2000], Л.Т.  Яблонский 
[Яблонский 2000]) также считают носителей срубной 
культуры предками всех Причерноморских скифов.

Параллели в культурах Сибири и Алтая первых 
веков I тыс. до н.э. (в частности, карасукской) позво-
лили А.И.  Тереножкину [Тереножкин 1976] сформу-
лировать миграционную (центрально-азиатскую, или 
«иранскую») гипотезу о происхождении скифской куль-

ДОБРОВОЛЬСКИЙ Л.С.

Добровольский Л.С.
Евразийский национальный университет им. Л.Н. Гумилёва,

г. Нур-Султан, Казахстан;
lubomirdobrovolskiy@gmail.com

ЗНАЧЕНИЕ МИГРАЦИОННОГО КОМПОНЕНТА 
В РАЗВИТИИ СКИФСКОЙ КУЛЬТУРЫ СЕВЕРНОГО ПРИЧЕРНОМОРЬЯ

туры. Мощный восточный импульс послужил толчком 
к формированию культуры исторических киммерий-
цев, представленной черногоровской культурой (900 – 
750 гг. до н.э.) и новочеркасским этапом (750 – 650 гг. 
до н.э.) [Тереножкин 1976]. Мнение А.И. Тереножкина о 
раннем восточном импульсе, связывавшем его с кара-
сукской культурой, разделяют Н.Л. Членова, В.Н. Кор-
пусова, В.П. Белозер.

В.И.  Клочко и В.Ю.  Мурзин выделяют две волны 
миграции с Востока на территорию юга Восточной Ев-
ропы. Началом I тыс. до н.э. датируется первая волна, 
в результате которой местный субстрат, ираноязычные 
племена эпохи поздней бронзы (носители белозерской 
культуры), смешался с ранними номадами родствен-
ных им по языку носителей протоскифской культуры – 
группой кочевого населения «аржанской» культуры, 
включавшей группы карасукского населения и носи-
телей поздней андроновской культур. Таким образом, 
было положено начало формированию этноса исто-
рических киммерийцев и присущей им культуры, в ре-
зультате чего сформировалась черногоровская культу-
ра [Клочко, Мурзин 1987: 18; Мурзин 2017: 500˗501].

Вторая волна протоскифских племён с Востока да-
тирована не позднее 70–х гг. VII в. до н.э., когда носи-
тели культуры скифского типа покорили «киммерийцев 
азиатских» и, включив их в состав своего объединения, 
положили начало развитию культур сако-массагетско-
го круга. В юго-восточной Европе в состав скифского 
объединения вошли покорённые ими племена ким-
мерийцев европейских [Мурзин 2014:  15, 33; Мурзин 
2017: 503].

Аннотация. Работа освещает исследование, посвящённое изучению значения миграционного компонента в 
сложении скифской культуры Северного Причерноморья на основе археологических и антропологических дан-
ных. Результаты, подкрепляющие автохтонную гипотезу, актуальны в свете нерешённости проблемы истоков 
и содержания восточного импульса на архаическую скифскую культуру, а также вопросов антропологического 
состава скифов.

Ключевые слова: автохтонная гипотеза, антропологический состав скифов, генезис скифов, миграционные 
волны. 

© Добровольский Л.С.



79

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Концом VI в. до н.э. датируется перемещение цент-
ра объединения скифов из Северного Кавказа в Север-
ном Причерноморье после их поражения в Передней 
Азии, а формирование центра Скифии в Нижнем Под-
непровье и степном Крыму – рубежом VI–V вв. до н.э. 
[Мурзин 1984: 64, 97, 101].

Исследования по физической антропологии суще-
ственно дополняют сведения о генезисе скифов.  Для 
рассмотрения данного вопроса были изучены опубли-
кованные характеристики и измерительные данные по 
индивидуальным черепам и краниологическим сериям 
предскифского и скифского времени с территории Се-
верного Причерноморья, результаты их статистическо-
го анализа [Козинцев 2007; Круц 2017] и краниологиче-
ские данные по сопредельным территориям [Балаба-
нова 2000; Батиева 2005]. 

Статистическая обработка измерительных данных 
по 22 скифским краниологическим сериям показала 
параллели с группами белозерской и черногоровской 
культур, но ни одной параллели с группами карасук-
ской и новочеркасской культур [Козинцев 2007: 150]. 

В интерпретации А.Г. Козинцева, антропологически-
ми данными подтверждается автохтонность лесостеп-
ных скифов, для которых наиболее отчётливы связи с 
носителями срубной культуры Украины, в то же время 
для степных скифов роль местного компонента в фор-
мировании их антропологического состава остаётся 
неясной [Козинцев 2007: 154–155]. 

А.Г. Козинцев отмечает, что связи с «ближним» ко-
чевым миром (савроматско-сакским) «едва ли имеют 
отношение к проблеме происхождения скифов в це-
лом» [Козинцев 2007: 150, 155]. Тяготение к группам 
археологических савроматов из Нижнего Поволжья и 
Южного Приуралья проявляет лишь серия из Алексан-
дрополя; к сакам (группам из Киргизии, а также Север-
ного и Центрального Казахстана) – лишь серии из При-
сивашья и Михайловки-Кута-Калиновки. 

Усреднённые данные по 17 степным сериям пока-
зали наибольшую близость к ним окуневской группы 
из Тувы [Козинцев 2007:  146]. Параллели с группа-
ми раннескифской эпохи из Алтая и Западной Тывы; 
скифской эпохи – из Западной Монголии (Улангом), а 
также из Западной и Центральной Тывы отмечены для 
скифских серий из Керчи, Верхне-Тарасовки, Северо-
Западного Причерноморья, Присивашья и Михайлов-
ки-Кута-Калиновки [Козинцев 2007: 147−148]. 

Но, поскольку группа из Кута (6 черепов с присое-
динением группы из Калиновки) является смешанной, 
а серии из Александрополя и Присивашья малочи-
сленны [Круц 2017: 21,122], их морфологические связи 
с метисными группами из Центральной Азии, возмож-

но, являются следствием фактора усреднения или слу-
чайности в процессе статистической обработки изме-
рительных данных.

Продолжительная дискуссия о происхождении ски-
фов и их антропологическом составе и консолидиро-
ванности в пределах двух больших территориальных 
группировок (степной и лесостепной) носит проблем-
ный характер ввиду отсутствия антропологических ма-
териалов степной скифской архаики. 

Полагаем, что мнение историков, археологов и ан-
тропологов может быть согласовано на основе пред-
положения А. Ю. Алексеева [Алексеев 2003: 22] о су-
ществовании двух различных в этническом отношении 
и сменивших одна другую Скифий – Древней (Архаи-
ческой) Скифии, распространённой в Причерномор-
ской Лесостепи и на Северном Кавказе, и Геродотовой 
(Классической) Скифии, сосредоточенной в Степи. 
Так, А.  Г. Козинцев [Козинцев 2007, с.  148] допускает 
возможность интерпретации результатов антрополо-
гических исследований как следствие диффузионного 
пути распространения архаической скифской культуры 
из лесостепи, а также более поздней, в V  в. до н.э., 
миграции из глубин Азии в Причерноморские степи, 
ознаменовавшей собой начало Классической Скифии.

Мы полагаем, что при большом масштабе вну-
трискифской дифференциации неприемлемы при-
менённые А. Г. Козинцевым [Козинцев 2007] обобще-
ние статистических расчётов по всему скифскому ком-
плексу и их усреднение по локальным зонам. 

Использованный нами приём комплексной интер-
претации [Добровольский, Каженова 2021:  352−353] 
показал структуру и направления внутренних и внеш-
них связей краниологических серий причерноморских 
скифов. Так, больше половины из них обнаруживают 
связи в предшествующих периодах на территории 
Северного Причерноморья и по комплексу характери-
стик принадлежат к автохтонной линии. Наибольшее 
количество антропологических параллелей отмечено 
с группами срубной культуры. Более четверти серий 
являются механически смешанными или антропологи-
чески изолированными. Одна пятая часть серий степ-
ных скифов допускает возможность формирования их 
физического типа на территории Южной Сибири и Цен-
тральной Азии, Нижнего Поволжья и Южного Приура-
лья и приход на территорию Северного Причерномо-
рья непосредственно в скифскую эпоху (однако, связи 
с метисными сериями могут обнаруживаться также 
вследствие их смешанности или фактора усреднения). 

Таким образом, наши результаты подтверждают 
гипотезу об автохтонности северопричерноморских 
скифов, в то же время не отвергается и миграционный 



80

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

компонент в структуре их генетических связей. В этой 
связи, перспективной является дальнейшая разработ-
ка проблемы генезиса скифов Северного Причерномо-
рья в аспекте проблем культурогенеза.

Научный руководитель:
к.и.н., доцент Умиткалиев У.У.

Литература
Алексеев А.Ю. Хронография Европейской Скифии 

VII–IV веков до н.э. – СПб: Изд-во Гос. Эрмитажа, 2003. 
– 416 с.

Алексеев В.П. Дискуссионные вопросы отечествен-
ной скифологии // Народы Азии и Африки. – 1980. – 
№6. – С. 80–82.

Артамонов М.И. К вопросу о происхождении скифов 
// ВДИ. – 1950. – №2. – С. 37–47.

Балабанова М.А. Антропология населения Южно-
го Приуралья и Нижнего Поволжья. Ранний железный 
век. – М.: Наука, 2000. – 130 с.

Батиева Е.Ф. Происхождение и эпохальна динами-
ка населения Нижнего Подонья в IX в. до н.э. – IV в. н.э. 
(палеоантропологическое исследование). – Автореф. 
дисс. … к.б.н. – М.:МГУ им. М.В. Ломоносова. – 2005. 
– 23 с.

Великанова М.С. Палеоантропология Прутско-Дне-
стровского Междуречья. – М.: Наука, 1975. – 283 с.

Городцов В.А. К вопросу о киммерийской культуре 
// Труды Секции археологии РАНИОН. – 1928. – №2. 
–  С. 46–60.

Граков Б.Н., Мелюкова А.И. Об этнических и куль-
турных различиях в лесостепных областях Европей-
ской части СССР в скифское время // Вопросы скифо-
сарматской археологии. – М.: изд-во АН СССР. –  1954. 
– С. 39–94.

Дебец Г.Ф. Палеоантропология СССР / Труды Ин-
ститута этнографии им. Н.Н. Миклухо-Маклая. Новая 
серия. Т. IV. – М.: Изд-во АН СССР, 1948. – 391 с.

Добровольский Л.С., Каженова Г.Т. Генезис скифов: 
миграция или автохтонность? // Вестник антропологии. 
– 2021. – №4. – С. 328–356.

Ефимова С.Г. Соотношение лесостепных и степ-
ных групп населения Европейской Скифии по данным 
краниологии // Отв. ред. В.И. Гуляев, В.С. Ольховский. 
Скифы и сарматы в VII–III вв. до н.э.: палеоэкология, 
антропология и археология. – М.: Ин-т археологии 
РАН, 2000. – С. 39–44.

Клочко В.И., Мурзин В.Ю. О взаимодействии мест-
ных и привнесённых элементов скифской культуры // 
Е.В. Черненко (отв. ред.) Скифы Северного Причерно-
морья. – Киев: Наукова думка, 1987. – С. 12–19.

Козинцев А.Г. Скифы Северного Причерноморья: 
межгрупповые различия, внешние связи, происхожде-
ние // Археология, этнография и антропологи Евразии. 
– 2007. – Вып. 4(32). – С. 143–157.

Кондукторова Т.С. Антропология древнего населе-
ния Украины. – М.: Изд-во МГУ, 1972. – 155 с.

Кривцова-Гракова О.А. Алексеевское поселение 
и могильник // Археологический сборник. Труды ГИМ. 
Вып. XVII. – 1948. С. 57–172.

Круц С.И. Скифы степей Украины по антропологи-
ческим данным («Курганы Украины». Т.5). – Киев – Бер-
лин: Видавець Олег Філюк, 2017. – 202 с.

Лесков А.М. Курганы: находки, проблемы. – Л.: На-
ука, 1981. – 168 с.

Мурзин В.Ю. Скифская архаика Северного Причер-
номорья. – Киев: Наукова думка, 1984. – 136 с.

Мурзин В.Ю. Скифская проблема глазами автора. – 
Киев: Видавець Олег Філюк, 2014. – 120 с.

Мурзин В.Ю. Киммерийцы европейские и кимме-
рийцы азиатские // Археологія і давня історія України. 
– Вып. 2 (23) – 2017. – С. 500–504.

Тереножкин А.И. Киммерийцы. Киев: Наукова дум-
ка, 1976. – 224 с.

Яблонский Л.Т. О происхождении скифской куль-
туры Причерноморья по данным современной палео-
антропологии // Скифы и сарматы в VII–III вв. до н. э.: 
палеоэкология, антропология и археология / Отв. ред. 
В.И. Гуляев, В.С. Ольховский. – М.: изд-во ИА РАН, 
2000. – С. 73–79.

Talgren, A.M. La Pondide Prescythique après 
l`introduction des metaux // Eurasian Septentrionalis Anti-
qua. Helsinki, 1926. – Vol. II.



81

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Отырар алқабындағы керамика өндірісі жөнінде 
ең алдымен қазба жұмыстарының барысында 
анықталған керамика үлгілері мәлімет бере ала-
ды. Бірінші мыңжылдықтың бірінші жартысына жа-
татын керамика ғылыми әдебиеттерде сипатталған. 
Керамиканы жүйелеудің өзі көп нәрсені аңғартып 
отыр. Құмырашылар әр мақсаттағы керамиканы әр 
түрлі етіп жасаған. Ас дайындауға арналған ыдыстар 
(қазан, қазанша, көзе, саптыаяқ, таба, қақпақ, таған 
тұғырлар), азық–түлікті сақтауға және тасуға арналған 
ыдыстар (хум, құмыра, хумша) және ас ішетін ыды-
стар (көзе, саптыаяқ, құмыра, тостақтар). Ыдыстардың 
барлығының түбі жайпақ. Хумдардың көбісінің беті 
ашық қызыл-қоңыр, қызғылт, кейде ашық түсті анго-
бпен боялып, оның үстіне реңі күңгірттеу, кейде қара 
түсті басқа ангобпен түрлі жосықтар мен тамшы іздері 
бейнеленген. Кейбір құмыра мойындарында тұтқаның 
үстіңгі  бекітілген жері деңгейінде жал жапсырылған. 
Әуелгі керамика үлгісіне қос тұтқалы саптыаяқтар 
жатады. Сонымен қатар, Қаракөншек айналасынан 
табылған керамикасы ішінде бүтін ритон үлгісі, үш 
аяқты миска барын атау керек. 

Керамика өндірісінің технологиялық процесі ең 
алдымен шикізатты дайындаудан басталатыны бел-
гілі. Отырар өңіріндегі топырақ негізінен кебір және 
тұзды болып келгендіктен шеберлер шикізатты Арыс 
жағасынан және осы өңірдегі далалық аймақтан алып 
отырған. Археологтардың зерттеулерінде шеберха-
на жанынан шикізат алатын орындардың аршылғаны 
айтылады. Отырар рабадының оныншы шеберхана 
түбінен дөңгелекше келген ұзындығы 7,5 м, ені 4 м, 
тереңдігі 2 м шұңқыр аршылған [Акишев, Байпаков, 

ЫСҚАҚ Г. А.

Ысқақ Гүлназ Ақмолдақызы
 «Отырар» мемлекеттік археологиялық музей-қорығы РМҚК,

Түркістан облысы, Отырар ауданы, Шәуілдір ауылы;
gulnaz-jan@mail.ru

 ОТЫРАРДАҒЫ КЕРАМИКА ӨНДІРІСІНІҢ ДАМУЫ

Ерзакович 1987: 146]. Осыған ұқсас Мыңшұңқыр, Оты-
рар рабадындағы керамикалық шеберханаларындағы 
шұңқырлар саз алу мақсатында қазылған. Кейіннен 
олар өндіріске қажетті құмды сақтайтын қойма ретінде 
пайдаланылған болуы мүмкін. Мұндай шұңқырлар са-
зды алғашқы өңдеу, топыраққа су құйып лай жасау про-
цесін жүргізетін орын ретінде қолданылған. Сонымен 
қатар, Мұңшұңқыр шеберханаларындағы керамистер 
асхана және сәнді өнімдерге қажетті лайды екі түрлі са-
зды араластыру тәсілімен жасап отырған. Құрамында 
әртүрлі қосындылары бар саз аса икемді және отта 
жақсы балқитын болған және одан сапалы өнім алы-
нып отырған [Қожа 1996: 107].

Отырар алқабында қазіргі кезде қазылған ең алғаш
қы пеш VII–VIII ғғ. жатады. Ол Қайнартөбе ескерткішінің 
рабадында қазылды. Ол екі камералы, үстіңгі камера 
еденінде жалын жүретін кендері бар. Ыдыстар екінші 
қолмен айналма тұғыр үстінде жасалған. Кейде ғана 
шарық қолданған. Сонымен қатар, көне түркілердің 
күміс ыдыстарының жалпы пошымын, ою–өрнегін қай
талайтын керамикалық ыдыстар Отырарда VII–VIII ғғ. 
жасалды. Бұл құмыралар мен саптыаяқтар қоңыр, шие 
түсті, сұр–қызыл түсті ангобпен көмкерілген, тұтқалары 
жұлдызша етіп жасалынған, ыдыс сырты қисық тор көзді 
өрнекпен, геометриялық, толқынды сызықшалармен 
нақышталған [Қожа 2017: 132]. 

Отырардың кейінгі ортағасырлық керамика өнді
рісі өңірдегі саяси және әлеуметтік-экономикалық өз
герістермен, қала халқының хал-ахуалымен тығыз 
байланыста дамыды. Қала өмірінде сауда-саттық, 
оның өркендеуі мен құлдырауы, соғыстар, халықтар 
арасындағы байланыстар және басқа тарихи оқиғалар 

Аннотация. Мақалада Отырар өңіріндегі археологиялық қазба барысында табылған керамикалық 
бұйымдарды негізге ала отырып, саз өндірісінің дамуы мен жасалу технологиясы бірнеше кезеңге бөлініп 
берілген. Яғни, қарапайым, тұрпайы түрде жасалынған керамика түрінен сырлы, сырсыз, өрнекті, өрнексіз, 
таңбалы керамикалық бұйымға дейінгі өндірістегі өзіндік даму ерекшеліктері көрсетілген. Сонымен қатар, Оты-
рар өңіріндегі бұйымдардың Қытай, Ташкент, Самарқанд, Үргеніш қалаларынан табылған керамика өнімдерімен 
ұқсастығы айтылған.

Түйін сөздер: Отырар, керамика, өндіріс, технология, шеберхана, тәсіл, шикізат. 

© Ысқақ Г. А.



82

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

мен құбылыстар керамикада, яғни керамикалық 
өндірісте үлкен із қалдырып отырды. 

Кейінгі ортағасырлық Отырар қаласының тарихын-
да, оның керамикалық өндірісінің дамуы екі кезеңнен 
тұратындығы анықталды.

Бірінші кезең ХІІІ ғасырдың басынан баста-
лып, XV ғасырда аяқталады. Бұл кезеңде Оты-
рар Еуразия даласын алып жатқан Моңғол, кей-
іннен Темір империяларының құрамында болды. 
Қала осы империялардың ірі саяси, экономикалық 
орталықтарының бірі болды. Осы уақытта Отырар-
да алтын, күміс, мыс теңгелер соғылып, сәулетті 
құрылыстар бой көтерді. Яғни, керамикалық өндіріс 
бұл кезеңде алға ілгеріледі. Сырлы ыдыстардың жаңа 
үлгілері, қалыппен жасалған бұйымдар, сұр түсті ке-
рамика, өрнекті қыштар шығарыла бастады. Сырлы 
ыдыстар екі мәрте күйдіруден өтіп отырды [Қожа 1996: 
107]. Сонымен қатар, ХІІІ–XIV ғасырларда сырсыз ке-
рамикадан шыңылтырлы, түрлі-түсті керамикалардың 
түрлері көбейді. Бір шеті жасыл, екінші беті қоңыр 
шыңылтырмен әрленген тостақтар кең тарады. Ал, 
XIV–XV ғасырларда Отырар алқабындағы керами-
калар қалыпталған өрнектермен безендірілді. Бұл 
ХІІІ–XIV ғасырларға жататын керамика шеберханасы-
нан табылған қалыпталған өрнегі бар бірегей ыдыс 
көрініс береді. XV ғасыр мен XVI ғасырдың бас кезін-
де өндірілген сырлы керамикалардың ішкі бөлігі бір 
түспен, сыртқы беті екі түсті сырлы бояумен сырланып 
жасалды. Бұл жерде Қытай фарфор бұйымдарына 
еліктеу орын алғандығы байқалады. Осы кезеңдегі 
Отырар керамикасының тағы бір ерекшелігі Ташкент, 
Самарқанд, Үргеніш, Бұхара керамикасына ұқсастығы. 
Бірақ, жергілікті белгілер басымырақ болды, соның 
ішінде тостақтың ортасына салынған тамға тәрізді бел-
гілерді өрнек орнына пайдаланғандығын көруге бола-
ды. Бұған ұқсас таңбалардың ыдыс бүйірінің сыртынан, 
төменгі жағынан немесе түбінің астынан күйдірілгенге 
дейін кертіп салынған түрі де кездеседі. Мұнда шебер-
лер ыдысқа өздерінің ру таңбасын немесе жеке белгісін 
әдейі салып отырған. Бұл белгілер қаланың қолөнер 
шеберханаларына иелік еткен ірі феодалдардың 
таңбасы болуы да мүмкін [Байпаков, Алдабергенов 
2005: 14–15].

Керамикалық шеберханалар шикізат өнімдеріне 
жақын өзен, оман-арық бойларында орналасты. Кера-
мика күйдіруде ішкі құрылысы түрлі үлгідегі құмдандар 
пайдаланылды. Бұл кезеңде жұмыс істеген шеберхана-
лар ғылыми еңбектерде  екі топқа бөлініп көрсетіледі. 

Бірінші топ – құлдық дәрежеде қызмет еткен мем-
лекеттік, не ірі феодал меншігіндегі кархана-фабрика-
лар. Бұл шеберханаларда сан-алуан, арнайы тапсы-

рыспен жасалынатын қымбат керамика бұйымдары 
өндірілді. Екінші топ – жеке-дара шағын шеберхана-
лар. Мұндай шеберханаларда бір немесе екі ғана ке-
рамика күйдіретін құмдандар болды. Шеберхана иесі 
керамиканың бір не болмаса екі түрін шығарумен ма-
манданды. Керамистердің өз бірлестіктері, яғни цехта-
ры болды деген жорамал айтуға болады.

Екінші кезеңде яғни, XVI ғасырдың басы – 
XVII ғасырдың басы аралығында Отырар үш рет 
бүкіл қалалық өртті басынан кешірді. Сырдария 
бойындағы қалаларды иелену мақсатында темірлік-
тер, шайбанилер, моңғолдықтар, қалмақтар мен қазақ 
феодалдарының арасында ұзаққа созылған күрес 
жүрді. Саяси тұрақсыздық, сауда бағыттарының ауысуы 
Оңтүстік Қазақстан қалаларының құлдырауына әкеліп 
соқты. Қала айналасындағы қыш өндірісіне ыңғайлы 
жерлерде тұрған шеберханалар бос, иесіз қалып, 
Отырар орталығында, қорған ішінде керамикалық 
өндіріс орындары пайда болды. Яғни, бұл кезеңде ке-
рамика өнімдерінің түрлері азайып, сапасы төмендеді. 
Сәулеттік өрнекті қыштар мүлдем өндірілмеді. Осы 
уақытта қала халқының жағдайы төмендеп, сапа-
лы, үлкен шеберлікті қажет ететін бағалы ыдыстарға 
сұраныстар болмаған.

XVII ғасырдың басында Сырдарияның бойындағы 
қалалардың біржолата Қазақ хандығының құрамына 
енуі, қазақ мемлекетінің саяси орталығының ауысуы 
жағдайды біршама тұрақтандырды. Отырар қаласы 
қайта бой көтеріп, сауда–саттық, өндіріс орындары 
біршама алға жылжыды. Отырардың XVII ғасырға жа-
татын қабатынан 12 керамикалық шеберхана орын-
дары аршылды. Бұл шеберханаларда көбіне көшпелі 
өмірге ыңғайлы пиала, кесе, орта кесе сияқты өнімдер 
шығарылды. Осы кезеңде сырлы ыдыстарды екі рет 
күйдіру тәсілдері сақталып, Отырар керамистері бір-
лесіп жұмыс жасай бастады [Қожа 1996: 150–151]. 
XVII–XVIII ғасырларда өндірілген керамиакада XV–XVI 
ғасырлардағы дәстүр сақталды, бірақ сапасы төмен 
деңгейде болды. Аморфты таңбалармен қосарласа 
келген толқын түріндегі сызықтар, иректер, жеке неме-
се шоғырлы «тамшылар» сияқты әшекей элементтері 
жасалды [Қожа 1996: 14–15].

Десек те, XVII ғасырдың аяғында Отырардың эко-
номикасы, керамикалық қолөнерінің дамуы Жоңғар 
шапқыншылығынан үлкен соққы алып, тіршілік негізі 
тоқтады. XVIIІ ғасырдың бірінші жартысында Отырар-
ды қайта қалпына келтіру еш нәтиже бермеді. Отырар 
тұрғындары, керамистері оңтүстіктің басқа қалаларына 
көшіп кетті. Яғни, қазіргі кезде Қазақстанның оңтүстік 
аймақтарындағы тандыр жасау өнерінің сақталуы ке-
рамика өндірісінің қазақтың дәстүрлі мәдениетінен 



83

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

орын алғандығын көрсетеді [Байпаков, Алдабергенов 
2005:150–151].

«Отырар» мемлекеттік археологиялық музей-
қорығының қорында бүгінгі таңда Отырардағы кера-
мика өндірісінің әртүрлі технологиямен өндірілген 
сырлы, сырсыз, өрнекті, өрнексіз және таңбалы болып 
келген керамикалық заттардың барлық түрі кездеседі. 
Олардың тұрмыстық ортада қандай мақсатта пайда-
ланылса да сол қалпында сақталуын, өнімнің жаса-
лу технологиясының жоғары дейгейде болғандығын 
археологиялық қазба барысында табылған заттардан 
көруге болады. Бүгінде Отырар музейінің керамист 
маманы көне дәстүрді жалғастыру мақсатында саз-
дан түрлі бұйымдарды жасау арқылы көпшілікке саз 
өнерінің ерекшеліктерін насихаттауда.

Әдебиет
Акишев К. А., Байпаков К.М., Ерзакович Л. Б. Отрар 

в XIII-XV веках. – Алма-Ата.: Наука, 1987 г. – 353 с.
Байпаков К.М.., Алдабергенов Н.О. Отырар алқабы. 

Археология, өнер және көркем қолөнер ескерткіштері. 
– Алматы: «Баур» баспасы, 2005. – 256 бет.

Қожа М.Б. Отырардағы керамика өндірісі. – 
Түркістан, «Мұра». 1996. – 159 бет;

Қожа М.Б. Ортағасырлық Отырар тарихы. Тарихи-
археологиялық деректер негізінде. – Алматы: «Орхон» 
баспа үйі, 2017. – 312 бет;



84

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Известно, что на территории Северо-Востока Азии 
на стыке позднего средневековья и нового времени 
традиция создания керамических посуд сохранилась 
только у якутов, о чем свидетельствуют многочислен-
ные этнографические работы [Йохансен 2008: 28, 
Маак 1887: 49, Миддендорф 1878: 777, Миллер 2009: 
192, Серошевский 1993: 364 и т.д.]. Г.Ф. Миллер счи-
тал, что у якутов глиняная посуда сохранилась в силу 
того, что на территории Якутии можно найти множест-
во месторождений глины. К тому же он сделал заме-
чание, что на реках Яны, Индигирки и Колымы таких 
месторождений нет, и жители этих районов использо-
вали металлические котлы [Миллер 2009: 192]. Эти три 
реки географически расположены в северной части 
Якутии и относятся к Арктике. В этих местах обнару-
жено гораздо меньше лепной керамики, чем в других 
частях Якутии.  В округах Верхоянска и Среднеколым-
ска; в Жиганском улусе; в поселениях по Оленеку, Ха-
танге, Анабару и т.д. не знают глиняные посуды. Они 
в повседневном обиходе используют исключительно 
медную и железную посуду [Серошевский 1993: 365]. 
Стоит сказать, что в первых русских поселениях (Ала-
зейский и Стадухинский остроги) XVII-XVIII вв. на Севе-
ро-Востоке Якутии использовали гончарную керамику 
[Алексеев 1996: 38].  

Если посмотреть на месторождения глины, то мож-
но обнаружить, что район г. Якутска богат как крупными 
месторождениями глины, из которых сейчас известны 
Алааское (в 28 км севернее г. Якутска) и Мархинское (в 
11 км к северо-западу от г. Якутска), так и небольшими 
залежами вдоль коренного берега р. Лены на протя-
жении всей долины Туймаада [Ушницкая, Местников 
2021: 214].

ИВАНОВ А. А.

Иванов Артем Анатольевич
Евразийский Национальный Университет  им. Л.Н. Гумилева,

г. Нур-Султан, Казахстан;
asketogg95@mail.ru

ЛЕПНАЯ КЕРАМИКА XVIII – нач. XIX вв. 
(по материалам раскопок в г. Якутске) 

Летом 2020 г. в г. Якутске Арктическим научно-ис-
следовательским центром АН Республики Саха (Яку-
тия) проводились спасательные работы на участке ул. 
Ярославского, дом 31. Руководила археологическими 
работами научный сотрудник АНИЦ АН РС(Я) Соло-
вьёва Елена Николаевна. Необходимость провести 
спасательные работы связано с тем, что на данном 
участке планировалось строительства здания Арби-
тражного суда РС(Я). Данный участок представлял из 
себя археологический интерес тем, что он находился 
в исторической черте города. Предполагается, что эта 
местность в XVIII – нач. XIX вв. входила в окрестности 
«Города», окруженного рублеными стенами. Расшире-
ние города началось при воеводе Приклонском, затем 
в последующие годы расширение продолжалось [По-
пов 2005: 21]. В ходе работ заложено два раскопа и 
два шурфа общей площадью 262 м². Выяснилось, что 
памятник действительно является многослойным – 
зафиксировано 4 культурных горизонта с временным 
диапазоном, который начинается с начала XVIII в. Под-
тверждением этому служат датирующие артефакты, 
такие как монеты. Подобные раскопки с такой же вре-
менной хронологией в Якутске проводились несколько 
раз М.В. Максимовой «Дом мещанки Сыроватской» и 
Е.А. Строговой «Логовая» на ул. Чернышевского и ул. 
Кулаковского соответственно [Максимова 2008, Стро-
гова 2018]. В ходе раскопок зафиксировано обилие 
разнообразного археологического материала, среди 
которых разновременные монеты, берестяные и де-
ревянные посуды, фрагменты изделий из керамики и 
стекла, изделия из рога и кости, ткани и кожи, металла 
и т.д.

Аннотация: В данной статье описывается керамика с археологического памятника Ярославского-31, рас-
положенный в исторической части г. Якутска. Керамика изготавливалась по принципу: «Глина + органические 
и неорганические добавки». Обжиг керамических сосудов происходил двумя способами – на костре и в печи. 
Способы нанесения орнамента на найденных фрагментах следующие: штампование, отступание, налепы, насе-
кание, прочерчивание. 

Ключевые слова: археология, Якутия, керамика, орнамент, формовка.

© Иванов А. А.



85

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

В полученной коллекции артефактов керамика яв-
ляется наиболее массовым материалом. Однако стоит 
сказать, что реконструкция форм и декоров осложняет-
ся фрагментарностью керамики, что связано с особен-
ностью мерзлотных почв Якутии. На данном памятнике 
керамика представлена 906 фрагментами, 820 из кото-
рых относится к лепной. 

Значительный интерес для изучения представляет 
лепная керамика, предварительно датированная XVIII 
– нач. XIX вв. Датировка находок пока носит предва-
рительный характер, однако предварительно можно 
назвать даты, опираясь на монеты, найденные в тех 
же культурных горизонтах, что и остальные артефакты. 
Керамика найдена в третьем и четвертом культурных 
горизонтах. Всю лепную керамику, исходя из функцио-
нального назначения, можно выделить как домашнюю 
утварь. На месте раскопок присутствовала и привозная 
гончарная керамика как поливная, так и не поливная. 
Согласно исследованиям вышеуказанных этнографов, 
XVIII-XX вв. якуты не знали технологии создания гон-
чарного круга. Об этом также говорят археологические 
изыскания, в которых не было найдено ни одного гон-
чарного круга или даже ее деталей. 

В описываемый период наиболее распространен-
ной формой сосудов в якутской керамике был горшок 
күөс. По всей видимости, эти горшки служили для 
кипячения молока. По своей форме они за малым 
исключением повторяли формы больших горшков. Ма-
лые горшки обычно орнаментированы богаче, нежели 
большие [Прыткова 1955: 151].

Среди черепков лепной керамики встречаются: 
развалы сосудов, венчики, донца, придонные части, 
тулова, шейки, ручки, ножки.

Основой создания формовочных масс служил такой 
пластичный материал как глина. Визуально удалось 
определить примеси в формовочной массе, выступав-
шие в виде органических и неорганических добавок: 
разнозернистый песок, дресва, шамот и древесная 

зола. Размеры этих включений варьируются от 1 до 9 
мм. К сожалению, петрографический анализ керамики 
не проводился. Связано это, прежде всего, с услови-
ями соблюдения правил против борьбы с COVID-19, 
что, в свою очередь, мешало провести тщательные ка-
меральные работы.

Гончарное дело у якутов было довольно хорошо 
развито. К примеру, намские якуты разыскивали в 
горных долинах красную глину для будущего сосуда. 
Мастер, получив нужные ингредиенты, начинает при-
ступать к формовке сосуда ручным лепным способом 
[Серошевский 1993: 364].

В ходе камеральных работ удалось апплицировать 
пять развалов сосуда и выявить их размеры, а также 
представить назначения и функциональные особенно-
сти. К сожалению, далеко не все фрагменты удалось 
апплицировать, даже явно принадлежащие одному 
сосуду.   

Преобладающая часть венчиков образованы путем 
отгибания верхней части наружу, реже встречаются 
прямые. Срезы венчиков имеют округлую и/или прямо-
угольную форму. К тому же встречаются венчики, утол-
щенные дополнительным налепом, подтверждением 
чего служат характерные растрескивания на изломе 
керамики. Венчики делались из отдельного кусочка 
глины, скатанного в виде валика, который с помощью 
лопаточки оформляется в трехгранный [Прыткова 
1955: 152].

Исходя из имеющейся коллекции донцев лепной 
керамики, можно утверждать, что начины изготавлива-
лись по двум принципам: донной и донно-емкостной. 
Об этом свидетельствуют характерные следы треска-
нья на местах соединения ленты дна сосуда с придон-
ной частью. Углы при переходе от тулова к донцу варь-
ируются от 115° до 135°. 

Внешняя поверхность черепков красновато-розо-
вая, светло– и черно-коричневая, реже встречаются 
монотонные цвета: серая и черная. В Якутии обжиг 
традиционно производили в домашних печах или гор-
нах ямного типа и кострах с невысокой нерегулируе-
мой температурой.

Формовка сосудов производилась ручным спосо-
бом. По всей видимости, применялась техника выко-
лачивания, о чем свидетельствуют штрихи обработки 
ударно-прессующим инструментом на гладкой поверх-
ности сосудов. На памятнике Ярославского–31 найде-
но два костяных инструмента, имеющие вид лопатки. 
Возможно, именно этими инструментами гончары при-
давали форму будущим сосудам, выколачивая мокрые 
стенки.

В подавляющем большинстве лепная керамика 
не имеет орнамента, но встречаются черепки с харак-

Рис. 1. Фрагмент лепной керамики с арочным 
орнаментом. Ярославского–31. Фото Е.Н. Соловьёвой



86

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

терным якутским орнаментом. Орнамент представлен 
следующими способами нанесения: штампование, от-
ступание, налепы, насекание, прочерчивание. Штам-
пование характерно для подавляющего большинства 
декорированных сосудов, однако нередко встречаются 
черепки с комбинированными орнаментами. Практиче-
ски во всех сосудах орнамент нанесен в верхней части 
(верхней части или верхней половине от максимально-
го диаметра тулова сосуда).

Встречаются орнаменты, сделанные штампом в 
виде 8-образной формы с рассечением в нижней ча-
сти, прямоугольных и округлых вдавлений (полых и 
сплошных), Х–образных крестиков, прямоугольных, 
двухчастных, трехчастных, квадратных и округлых 
форм.

Декорирование отступанием, так называемый 
«елочный орнамент», встречается на нескольких фраг-
ментах глиняной посуды. Данный тип орнамента встре-
чается, в основном, на шейках сосудов, а иногда в ком-
бинации с налепными валиками. 

Наибольший интерес представляет арочный ор-
намент, считающийся самым типичным якутским                     
(рис. 1). Данный тип орнамента встречается практиче-
ски во всех якутских женских погребениях и жилищах, 
относящиеся к Кулун–атахской культуре. Считается, 
что арочный орнамент наносился путем прочерчива-
ния ногтем или острым предметом (например, ножом) 
[Гоголев 1990: 93].

На памятнике Ярославского-31выделяются из кол-
лекции две керамические ножки. Р.К. Маак в своей 
работе говорит, что вверх по Лене вплоть до самого 
Якутска встречал горшки на трех ножках, называемые 
«атахтаах багальчах», которые обычно употребляются 
вместо чугунного котла для варка пищи [Маак 1887: 
49].

Таким образом, на основе анализа имеющейся кол-
лекции лепной керамики с памятника Ярославского–31 
можно сказать, что она является наиболее распростра-
ненной и выделяемой из всей коллекции. Лепная ке-
рамика г. Якутска – продукция местного производства. 
Опираясь на черепки, можно предположить, что они 
являются фрагментами домашней утвари, о чем к тому 
же свидетельствуют апплицированные фрагменты. 
Орнамент, по всей видимости, перенимался от ран-
них якутов, относящихся к Кулун–атахской культуре. 
Подобная лепная керамика г. Якутска встречается и в 
других археологических памятниках аналогичного пе-
риода. 

Научный руководитель:
 к.и.н., доцент Хабдулина М.К.

Литература
Алексеев А.Н. Первые русские поселения XVII-XVIII 

вв. на Северо-Востоке Якутии. / Отв. ред. Ларичев  В.Е. 
– Новосибирск: Изд-во Ин-та археологии и этнографии 
СО РАН, 1996. – с. 38.

Гоголев А.И. Археологические памятники Якутии 
позднего средневековья (XIV-XVIII вв.) – Иркутск: Изд-
во Иркут. ун-та. 1990. – с. 92-98.

Йохансен Улла Орнаментальное искусство якутов: 
истор.-этногр. исслед. / Улла Йохансен / М-во культ. и. 
духовн. развития Республики Саха (Якутия); [отв. ред. 
М. Ахметова, пер. с нем. С.И. Петровой]. – Якутск: Ком-
пания «Дани Алмас», 2008. – с. 28.

Маак Р.К. Вилюйский округ Якутской области, ч. 1. 
– 1 изд., – СПб.: тип. и хромолитография А. Траншеля, 
1887. – с. 49.

Миддендорф А.Ф. Коренные жители Сибири Ч.2. 
отдел VI. – Типография Академии наук. – Спб., - 1878. 
– с. 777.

Миллер Г.Ф. Описание сибирских народов / Изд. 
А.Х. Элерт, В. Хинтцше / Пер. с нем. А.Х. Элерт. М.: 
Памятники исторической мысли, 2009.  – с. 192.

Попов Г.А. Т.3: История города Якутска : 1632-1917 
: [краткие очерки] / [сост. и отв. ред.: к.и.н. Л.Н. Жукова, 
к.филос.н. В.Г. Скрипин, к.и.н. Е.П. Антонов]. Якут. гос. 
ун-т – Якутск, 2005 – с. 312.

Прыткова Н.Ф. Глиняная посуда якутов.  СМАЭ, т. 
XVI, М.–Л.: Изд-во АН СССР, 1955. – с. 147-164.

Серошевский В.Л. Якуты: опыт этнографического 
исследования Т.1. – 2-е изд., – М.: б.и., 1993. – с. 363-
366.

Ушницкая Н.Н., Местников А.Е. Глинистое сы-
рье Якутии для производства керамических изде-
лий // Сборник научных статей по материалам VII 
Международной научно-практической конференции 
«Fundamental and applied approaches to solving scientific 
problems» (21 декабря 2021 г., г. УФА. / Отв. Редактор: 
Халиков А.Р. – Уфа: Изд. НИЦ Вестник науки – 2021. – 
с. 212-217.

Максимова М.В. Отчет о работе Городского отря-
да археологической экспедиции ЯГУ на территории 
г. Якутска Республики Саха (Якутия) в полевой сезон 
2007 г. – Якутск // Архив ИА РАН. – Ф-1. Р.-1. № 43371. 
– 116 с.

Строгова Е.А. Отчет о проведении Городским отря-
дом археологической экспедиции ИГИиПМНС СО РАН 
охранно-спасательных раскопок на выявленном объ-
екте культурного наследия «Логовая», расположенном 
в квартале «В» г. Якутска Республики Саха (Якутия) в 
полевой сезон 2017 г. Отраслевой архив ИГИиПМНС 
СО РАН. – 169 с. 



87

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Ұлы Жібек жолы жалғастырған батыс пен шығыс 
мәдениеттерінің тоғысуын, әсерін және Отырардың 
қыш бұйымдары өнерінде айтарлықтай дамығанын 
түсіндіріп береді. Керуен жолындағы қалаларда сауда-
саттықпен бірге қолөнершілік, сәулет өнері кеңінен 
дамыды [Маданов 1998: 36–37]. Көркем өрнекті қыш 
бұйымдарды жасау қолөнер кәсібінде маңызды орын 
алған. VІ–ХІІ ғасырда Орта Азия мен Қазақстанда 
қалалар тез өсті. Олар сауда мен қолөнердің, дін мен 
мәдениеттің тірегіне айналды. Батыс Түркістан жерінде 
Суяб, Құлан, Мерке, Тараз, Отырар, Испиджаб сияқты 
қалалар бой көтерді [Байпаков 1991: 7–9].

К.М. Байпаков пен Л.Б. Ерзакович «Оңтүстік 
Қазақстан мен Отырарға шыңытырланған қыш 
бұйымдар ІХ–Х ғасырларда Орта Азия, Таяу Шығыс 
пен Қазақстан арасындағы мәдени–экономикалық 
байланыстардың дамуы қыш бұйымдар мен басқа 
да көркем өнер туындыларының тек сәнділігі мен 
сапасының ғана емес, жетілдірілген технологиялық 
тәсілдерінің де тез таралуына барынша әсерін тигізді. 
Осы дәуірдің көркем қыш бұйымдары ортағасырлық 
қоғамның өзіндік талап-тілегіне сай болды» – деп 
жазады [Байпақов, Ерзакович 1991: 10].

Дегенмен, ІХ–ХІІ ғғ. Орта Азия жерінің біраз бөлігі 
түрік қағанаттарына бағынғандықтан ол жерлер бір – 
бірімен тығыз байланыста болған. Яғни, көркемделген 
қыш ыдыстар үлкен аумақты қамтыған түріктердің 
иелігіндегі жерлерге бір мезгілде тарала бастаған. 
Яғни, Орта Азия мен Қазақстанда шыңылтырланған 
қыштар Х–ХІІІ ғғ. басында кең тараған.

Келтірілген пікірлерге сүйене отырып, жақын 
және алыста көршілердің ерте заманнан бері–ақ бір-
бірімен қарым-қатынаста болып, бірінің жетістіктері 

ТАУБЕК А. Т.

Таубек Азат Тұрлыбекқызы
«Отырар» мемлекеттік  археологиялық музей-қорығы,
Түркістан облысы, Отырар ауданы,  Шәуілдір ауылы;

azat.taubek.71@mail.ru

ОТЫРАРДЫҢ СӘУЛЕТТІК ҚЫШ ҚАПТАМАЛАРЫ
(салыстырмалы талдау)

басқаларына да әсерін тигізгенін айта аламыз 
[Шалекенов, Алдабергенов 2006: 26].

Тарихи деректер мен археологиялық қазбалар 
отырықшылық пен жер өңдеудің нәтижесінде, көне 
замандардағы қала салу құрылыс үлгілері мәдениеттің 
едәуір дамығандығын дәлелдеп отыр [Байбосынов 
1996: 22). Ерте ортағасырларда мәдениеттің 
өркен жаюы архитектура мен қолөнерден көрініс 
табады. Мәселен, сыртына жыланкөз жалатылған 
керамикалық бұйымдар өндірісі қанат жая бастады. 
Көпшілік құрылыстарға құйма кірпіш және пахсамен 
қатар күйдірілген кірпіш пайдаланып, кіріктірме сылақ 
ретінде ғаныш ерітіндісі (алебастр) қолданылады. 
Ғаныштан әшекейлік бөлшектер де жасалады. 
Фасадтарды көркемдеуге терракоталық тақталар 
кеңінен қолданылады [Нұрмұхаммедов 1980: 5-6]. 
ХІ–ХІІ ғасырдан бастап оюлы және шыңылтырланған 
кірпіштер кеңінен енгізілді, ол ХІ-ХІІ ғасырлар шебінде 
кеңінен қолданылған сәулеттік терракотаның бастапқы 
үлгісі болатын.

Сәндік-қолданбалы өнер орта ғасырлар кезінде 
көбінесе ыдысты өрнектеу ісінде, металда, әсіресе, 
құрылыста көрінді. 

Сәулеттік декордың басқа ешбір саласы ғанышқа 
ойып, әшекейлеу сияқты халықтық қолөнерге 
мейлінше жақын болған емес. Әр түрлі тұрғыдан 
орындалған ойып-өрнектеу күн сәулесі түскенде жарық 
пен көлеңкенің көркем құбылуын туғызған. Бірақ ғаныш 
жаңбыр мен желден тез бұзылған, сондықтан, сыртқы 
жақты қаптауға декордың жаңа түрі-оюлы терракота 
қолданыла бастады. Құрғатылған балшыққа ою-өрнек 
салып, оны кейіннен күйдіретін ежелгі заманнан белгілі 
оймыштау тәсілдері сәндік-қолданбалы өнердің осы 

Аннотация. Мақалада музей қорындағы ХІ-ХV ғғ. жататын ежелгі Отырар қаласы мен өңір ескерткіштерінен 
табылған ою-өрнекті сәулетті қыш қаптамалары зерттеледі. Соның ішінде Орта Азия мен Қазақстанның сәулет 
өнерінің өзара ұқсастығы айтылған. Сонымен қатар, Отырар өңірінің сәулетті қыш қаптамалары туралы кең 
мағлұматтар берілген. Қазіргі таңда, осы аталған сәулетті қыш қаптамалар топтамасы «Отырар» мемлекеттік 
археологиялық музей-қорығы қорында сақтаулы.

Түйін сөздер: Орта Азия, Отырар, сәулет өнері, терракота, сырлы қыш қаптамлары, технология, археология, 
өнер, мәдениет.

© Таубек А. Т.



88

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

түрінің дамуына негіз болды [Қазақстан тарихы 2010: 
281].

Қолданбалы өнерде керамикаға, терракотаға, 
оймыштау мен әшекейлеуге жануарлардың әсем 
бейнелерін салу жалғастырыла берді. ХІІІ–ХІV 
ғасырларда Қазақстанның онан әрі дамуы Орта 
Азия мен Қазақстан халықтарының сәулет өнерін 
өркендетудің жалпы бағыт-бағдарын бейнелейді. 
Күмбез астындағы құрылымдар жетілдірілді. 
Құрылыстардың композициялық құрылымын өзгерткен 
қос қабатты сымбатты барабандар, ғимараттарға 
әсемдік және архитектуралық өзіндік түр беретін алуан 
түсті жылтыр кірпіштер, қаптағыш тақталар пайда 
болды [Глаудинов 1999: 15]. Саз балшықты қалыпқа 
салып, кепкеннен кейін жоғары температурада 
күйдіріп, түрлі құрылыстарға, кірпіш, бедерлі кірпіш 

тақта, бедерлі қаптауыш тақталар, құбырлар ретінде 
пайдаланатыны анық. Зерттеушілердің пікірі бойынша 
ерте исламдық құрылыстар көбіне ағаш пен қам 
кірпіштен салынды, ал, қыш кірпіштен және кірпіштен 
өрмелеп өріліп салынған құрылыстар ІХ–Х ғғ. таралып, 
сәулеттік идея, оның әдіс-тәсілі, мәнері мен сәндік 
пішіні жетілдірілді [Веймарн1940: 191].

Ұлан – ғайыр қазақ даласының бір бөлшегі Отырар 
жерінің де, елінің де өткені бетінде жатыр. Отырар 
өңіріне орналасқан тарихи-мәдени ескерткіштер 
мен көне сәулет ғимараттарына шетел ғалымдары 
мен саяхатшыларының үлкен мән беріп, ғылыми 
тұрғыдан назар аударуы өңірдің ірі мәдениет ошағы 
болғандығының айқын дәлелі болса керек. Негізі 
ретінде айтар болсақ, Отырар қалажұрты мен оның 
аймағындағы ежелгі және ортағасырлық қалалар мен 

1 – сур. Ортағасырлық Отырар қалажұртының сәулетті ою-өрнекті қыштары. 1 – терракота, 2 – терракота, 
3 – өрнекті қыш сынығы, 4 – терракота, 5 – әрлеуіш қыш, 6 – сырлы өрнекті әрлеуіш қаптама қыш сынығы, 

7 – сырлы әрлеуіш кірпіш сынығы, 8, 9, 10, 11 – трапециялы сырлы кірпіштер



89

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

қалашықтар орындарына жүрізілген қазба жұмыстары 
барысында табылған керамикалық қыш жәдігерлер 
ғасырлар бойы халық мәдениетінің, өнерінің жоғары 
деңгейде дамығандығын дәлелдеп отыр.

Яғни, біздің де көңіл аударып қарастыратын 
мәселеміз архитектуралық құрылыс кірпіштері мен 
ондағы салынған халықтық мұра ою-өрнек, нақыш 
өнерінің үздік үлгілерін көне ғасырларда қалай 
пайдаланып, дамығандығы жайлы болмақ. Бұл орайда, 
зерттеу көзі болып табылатын «Отырар» мемлекеттік 
археологиялық музей-қорығы қорындағы сәулетті, 
сырлы және сырсыз, ою-өрнекті кірпіштердің аса 
көркем түрде безендірілген, қыш өнерінің теңдесі жоқ 
туындыларын айтуымызға болады. Оларды құрылыс 
қажетіне қарай өрнектеп әшекейлеуге байланысты 
әр түрлі мақсатта қолданған. Сәулет кірпіштері 
археологиялық зерттеуде маңызды ақпарат беретін 
материалдардың бірі, оның бетіне түрлі тәсілдермен 
түсірілген өрнектерді талдаудың маңызы зор. 
Барлық елдерге ортақ ою – өрнек болып саналатын 
геометриялық өрнектердің жүздеген баламасы 
бар. Бұлар квадрат, ромб, төртбұрыш, үшбұрыш, 
алтыбұрыш, сегіз бұрыш өрнектері. Өрнекті қыштарды 
талдау бірнеше топтарға бөлініп жіктеледі.

1. Оймышталып, батырып жасалған 
2. Сызық түрінде
3. Ойық және тесікті өрнектер
Сәулет деректері сыртқы бейне пішініне, әсемдік 

және көркемдік түр, ерекшелік сипаттарына қарай, 
1) қолдан ойған өрнекті жалпақ қыш қаптамалар; 2) 
шыңылтырлы трапеция бейнелі кішкентай қаптамалар; 
3) майоликалық кеспектер түріндегі сәулет қыштары; 
4) әр түрлі өлшемдегі қыш кірпіштер; 5) оймаланған 
сәулет кірпіштері мен көк түсті терракоталық 
қаптамалар болып бөлінеді [Қазақ тарихы 2002: 20]. 

Кірпіштердің бірнеше топтамасына тоқталып өтсек:
1. Терракота. Тіркеу нөмірі – 5794. Сәулетті 

ғимараттың өрнектелген қыш сынығы, сарғыш түсті 
саз балшықтан күйдіріліп жасалған. Қыш бетіне 
үшбұрышты, төртбұрышты, ромб тәрізді геометриялық 
фигуралы өрнектер ойылып, оймыштала салынған, 
өрнектердің шеттері сызылып өткен, қабырғасының 
қалыңдығы – 4–5,5 см. Бұл өсімдік-геометриялық 
өрнек Орта Азия мен Қазақстан сәулет құрылыстарын 
әсемдеуге үлкен мүмкіншілікпен кеңінен пайдаланған. 
Өрнектелу жүйесі астасқан бес бұрыштылықты 
сақтайды. 

2. Терракота. Тіркеу нөмірі – 4099 өрнекті қыш 
сынығы, сарғыш түсті саз балшықтан күйдіріліп 
жасалған, бес бұрышты, бетіне оюлап гүлді өрнегі 
ойыла салынған, боялмаған. Көлемі 9,5х7,0х7,5 см. 

Сондай-ақ бұндай қалыппен оймышталып салыну, 
ортақ ұқсастық тек қана пішінінде ғана емес, сонымен 
қатар сюжеттік композициялық ұқсастырып жасау 
Самарқан, Мерв қалаларындағы құрылыстардағы 
қабырғаның бастапқы өрнектелу негізінде пайдаланған 
[Пугаченкова,1967: 106]; (1: 1-2-сур.). 

3. Өрнекті қыш сынығы.  Тіркеу нөмірі – 6293 саз 
балшықтан жасалған, қызғыш түсті күйдірілген. Қыштың 
жасалу пішіні төрт бұрышты, бір жақ ернеу жиегі 
ғана өрнекті болып жасалған, өрнегі геометриялық 
үшбұрышты ромбик тәрізді нақыштылған. Көлемі 
26,6х26,5 см қалыңдығы 5 см. Мұндай өрнекті қышы 
Отырар қаласының оңтүстік-батыс қақпасының 
мұнарасында көлденеңінен және тігінен өрнектеле 
қаланған.

4. Терракота. Тіркеу нөмірі - 8300 сәулетті 
ғимараттың өрнектелген кірпіш сынығына тоқталатын 
болсақ, жасалуы сәулетті баламалары жағынан 
Түркменстандағы Санжар кесенесінің қас беттерінде 
нақ осындай кірпіштермен қаланып салынғанын 
айта кетуіміз керек. Сары саз балшықтан күйдіріліп 
жасалған, кірпіш бетіне өсімдік тектес жапырақша 
тәрізді шымқай өрнек оймышталып түсірілген. Бір 
шеті сынған. Қалыңдығы – 15,7 см, биіктігі – 5,2 см. 
Сәулет қаптамаларының сырты бояма емес, қам 
саз күйінде қалыптасып, қолмен өрнектелген. Содан 
кейін күйдіріліп қыш қаптама күйінде пайдаланған 
[Пугаченкова 1982: 24]; (1: 3-4-сур.).

Сондай-ақ, Сүлейменнің алты жұлдызы деп 
аталған «ислами» мәнерінің әдісі жиі қолданған. 
Симметриялық бұрыштамалардың ортасына гүл 
жапырақтары мен қауызы орналасып, бірте-бірте алты 
бұрыштық жұлдызды құрайды. Оның ортасында бес 
жапырақты гүл, түйетабан гүлді өрнегі, төрт бұрышты 
айқыш ойылған. Әрбір бұрыштықтарда ойық нүкте 
салынып, жүрек бейнелі ою-өрнектер түсірілген. Ал, 
қыш қаптамалар көбінесе сынған күйінде кездеседі.

5. Әрлеуіш қыш. Тіркеу нөмірі – 1699 жартылай 
сақталған, көлемі 25х18см, пішіні төртбұрышты, 
бетіне салынған ою-өрнектері геометриялық, оның 
арасы, төртбұрышты, айқыш ойылған, қарама-қарсы 
алынған гүл сабақтарымен қайырылып түйіскен 
әрбір бұрыштықтарда ойық нүкте мен жүрек бейнелі 
өрнектер бедерленген. Қызылорда қаласындағы 
«Кердері» кесенесінде және Самарқандағы құрылыс 
қыштарында, осындай өрнектер кездеседі [Қазақ 
тарихы, 2002: 18-20]; (1: 5-сур.). 

6. Қыш кірпіштер арасында сәулет оймалары мен 
жылтырақ өсімдік бейнелі қаптамалар мен мозайкалық 
өрнектері және суреттері бір жағына ғана салынған 
сырлы жұқа кірпіштерге тоқталатын болсақ, сырлы 



90

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

өрнекті жұқа әрлеуіш қаптама кірпіштің сынық бөлігі. 
Тіркеу нөмірі - 3217 сары түсті саз балшықтан күйдіріліп 
жасалған, көлемі, ұзындығы-18,5 см, ені-11,5 см, 
кірпіш бетіне көк, сары бояу мен ромбик тәрізді, гүлге 
ұқсас өрнектер нақышталып салынып, оның үстіне 
шыңылтыр жағылған.

7. Сырлы әрлеуіш кірпіш сынығы. Тіркеу нөмірі - 
1670 сары түсті, саз балшықтан күйдіріліп жасалған, 
жасалу пішіні трапециялы, толық сақталған көк және 
қара бояулармен гүл тәрізді шымқай өрнектермен 
бедерленген, көлемі – 18 см, ені – 8 см. Аталған кірпіш 
сынықтары Алтын Орда қалаларындағы Жаңа Сарай 
(Сарай-Береке) архитектуралық құрылыстарында 
кезігеді [Феодоров-Давыдов 1976: 109]; (1: 6-7-сур.).

Трапециялы сырлы кірпіштер (1: 8-11-сур.) тіркеу 
нөмірлері – 4292, 8928, 8911, 8929 сары түсті саз 
балшықтан күйдіріліп жасалған, саз құрамында тас 
қиыршықтар қосылған. Кірпіштердің үстіңгі бір жақ 
беттеріне қанық көк және көкшіл түсті бояулар жағылған, 

бояу беті шыңылтырланған (глазурь), төрт қырлы болып 
жасалған, дуалға жапсырар жағы сүйірлеу, шеттері 
сынған, негізгі бөліктері толық сақталған. Көлемдері: 
ұзындықтары – 19 см, 17 см, 13,5 см, 9,5 см, биіктіктері 
- 6,5 см, 5,5 см, 4,3 см, жалпақтығы – 5 см, 4,5 см, 
4,3 см, 3,2 см. Кесенелерді ою өрнектеп сәндеу үшін 
пайдаланылғанын негіз ретінде айтатын болсақ, Қожа 
Ахмет Ясауи кесенесінің михрабындағы өрнектер, ал, 
порталын сәндеген «басқұр» тектес, шым-ши өрнегі 
мен батыс фасад өрнектерінде осындай трапециялы 
сырлы кірпіштермен өрнектеп сәндеген. 

Қорыта айтқанда, музей қорындағы ежелгі Отырар 
қаласы мен өңір ескерткіштерінен табылған сәулет 
құрылыс кірпіштерінің Орта Азия сәулет өнеріндегі 
өзара ұқсастығына негізделе отырып, зерттеу 
барысында Орта Азия мен Қазақстанның сәулет 
кірпіштерінің бір болғандығын және басқа аймақтармен 
тығыз экономикалық және мәдени байланыстарда 
болғандығын айта аламыз. 

Әдебиет
Байпаков К.М. Археологические исследования 

по программе ЮНЕСКО «Великий Шелковый путь» // 
Вестник Академии наук Казахской ССР. Вып. 12., 1991. 
– С. 7–9 

Байпаков К.М., Ерзакович Л.Б. Керамика 
средневекового Отрара. – Алма-Ата: Онер, 1991. – 211 
с.: илл.

Байбосынов К. Жамбыл өңіріндегі тас мүсіндер. – 
Алматы: Өнер, 1996. – 176с.: ил.

Веймарн Б.В. Искусство Средней Азии. – М.–Л.: 
Искусство, 1940. – 192 с.: ил., план.

Глаудинов Б. История архитектуры Казахстана 
(с древних времен до начала XX века). – Алматы: 
КазГАСА, 1999. – Т. 1. – 295 с.

Қазақстан тарихы (көне заманнан бүгінге дейін). 
Бес томдық. – І-том. – Алматы: Атамұра, 2010. – 688 б.

Маданов Х. Қазақ мәдениетінің тарихы. – Алматы: 
Қаржы-қаражат, 1998. – 117 б.

Мәмиев Т. «Кердері» кесенесі // Қазақ тарихы 
журналы. – № 3. – 2002. – 18-20 бб.

Нұрмұхаммедов Н.  Қожа Ахмет Ясауи мавзолейі. – 
Алматы: Өнер, 1980. – 36 б. 

Пугаченкова Г.А. Искусство Туркменистана. -  
Москва: Искусство, 1967. – 366 с.

Пугаченкова Г.А., Ремпель Л.И. Очерки искусства 
Средней Азии. – Москва: Искусство, 1982. – 288 с.

Федоров–Давыдов Г.А. Искусство кочевников и 
Золотой Орды. – Москва: Искусство, 1976. – 227 с.

Шәлекенов У., Алдабергенов Н., Бозер Р. Орта 
ғасырдағы Ақтөбе. – Анкара, 2006. – 160 б.



91

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

История человечества берет свое начало с того мо-
мента как первые предки (Homo habilis – (лат.) человек 
умелый.) начали изготовлять орудия труда из камня, 
т.е. с момента появления трудовой или производящей 
деятельности. Древнейшие следы гоминидов, изгото-
вившие каменные орудия были обнаружены в Эфи-
опии, датируемые 2,6 млн. лет до н.э. Каменный век 
является самым длительным  периодом истории чело-
вечества. 

Широко распространённые сухие русла рек и озер 
в пустынных зонах Средней Азии и массовый археоло-
гический материал, обнаруживаемых вокруг этих русел 
указывают на то, что в древности здесь климат был 
благоприятным для жизни первобытных популяций.

Устюрт – это обширное аридно–денудационное 
плато, генетически единое с Мангышлакским, но отде-
ленное от последнего замкнутой котловиной Карынжа-
рык. На востоке оно выходит к Аральскому морю, на 
северо-западе к Прикаспийской низменности, на юго–
западе к Кара-Богаз–Голу. Со всех сторон плато огра-
ничено вертикальными, часто нависающими чинками. 
Характерным элементом равнинного в целом рельефа 
Устюрта являются бессточные впадины (Барса–кель-
мес, Ассаке-Аудан и др.). С этими впадинами и связа-
ны практически все, открытые до сих пор на Устюрте, 
палеолитические местонахождения местонахождения 
[Вишняцкий 1996: 32].

Устюрт – один из регионов, богатых памятниками 
разных этапов каменного века. Присутствующие здесь 
палеоэкологические условия способствовали разви-

МАДРЕЙМОВ Б. Д.

Мадреймов Берик Джалгасбаевич
Каракалпакский государственный университет им. Бердаха,

 г. Нукус, Каракалпакстан, Узбекистан;
bmadreymov@inbox.ru

ИЗУЧЕНИЕ УСТЮРТСКОГО ПАЛЕОЛИТА ЮЖНОГО ПРИАРАЛЬЯ

тию человечества, а также созданию различных куль-
тур с раннего палеолита. Здесь были обнаружены и из-
учены Есен–2, Каракудук, Шахпакты и другие памятни-
ки древнего каменного века. Но прошло почти полвека 
с тех пор, как эти памятники были введены в оборот. 
Теперь, с появлением новых методов исследования, 
появилась возможность заново изучить существующие 
археологические материалы, получить новые сведе-
ния о них и одновременно поднять изучение периода 
палеолита в Каракалпакстане на новый современный 
уровень.

В 1977 году в Каракалпакской части Устюрта были 
обнаружены верхнепалеолитические поселения                                                                                                    
Есен-2, Каракудук и Шахпакты. Особенно важным и 
заслуживающим внимания первым палеолитическим 
открытием был Есен-2, самый известный палеолити-
ческий памятник на Устюрте [Бижанов 1979: 68–72]. 
Памятник открыл Е.Б. Бижанов, А.В. Виноградов [Ви-
ноградов, Бижанов 1978: 522]. Расположение соответ-
ствует ровной поверхности невысокого холма 90х40 
квадратных метров. Археологические находки опреде-
лили этапы заселения этой обширной территории пе-
риода палеолита, который до сих пор неизвестен в пе-
риод верхнего палеолита Устюрта – археологической 
карте Евразии. Наконец, можно восполнить хронологи-
ческий пробел в памятниках каменного века Устюрта.

В Кызылкумах наиболее известный палеолити-
ческий памятник – Есен–2 был открыт и исследован                    
Е. Б. Бижановым в 1977 г. на южной окраине впадины 
Барса–Келмес на Устюрте [Бижанов 1979: 48]. Место-

Аннотация. В статье рассматривается история археологического изучения памятников палеолита в Приара-
лье и возможность пересмотра существующих археологических материалов, а также поднятия изучения периода 
палеолита в Каракалпакстане на новый современный уровень. На сегодняшний день известно, что начиная с 
концу ХХ века  и до начала 90–х гг. было обнаружено свыше десяти памятников палеолитического времени, та-
ких как стоянки Есен–2, Каракудук, Шахпакты и др. Эти памятники отличаются разнообразием, необычайностью 
и оригинальностью.

Ключевые слова: Аральское море, Устюрт, археологические исследования, палеолит, неолит, Есен–2, Кара-
кудук, Шахпакты, Е.Б. Бижанов.

© Мадреймов Б. Д.



92

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

нахождение располагается на плоской поверхности 
невысокого бугра площадью 90х40 кв. м, где имеют-
ся выходы разрушающихся пластов окремненного 
известняка. Среди россыпей естественных обломков 
этой породы была собрана коллекция артефактов, на-
считывающая чуть меньше 200 предметов.

В коллекции Есен 2 отсутствуют нуклеусы, кроме 
двух крупных аморфных кусков породы, несущих нега-
тивы бессистемных снятий [Вишняцкий 1996: 213].

Примерно половину коллекции составляют сколы 
с гладкими и естественными ударными площадками, с 
бессистемной, а в 50% случаев полупервичной огран-
кой дорсалов. Собственно пластин лишь 3 экз. Сколы в 
основном не имеют дополнительной обработки. Среди 
орудий представлены единичные скребки и зубчато-
выемчатые формы [Бижанов 1979: 49].

Представительной группой изделий в индустрии 
Есен–2 являются бифасы. Они составляют почти одну 
треть всей коллекции. Среди них имеются бифасы в 
начальной стадии обработки - около 20 экз., а завер-
шенные или близкие к завершению – 42 экз. Послед-
ние представлены в основном обломками: в 16 случа-
ях сохранились лишь дистальные части, в 10 – прок-
симальные (основания) и в 6 – медиальные и боковые 
фрагменты. Есть редкие целые экземпляры [Виногра-
дов 1981: 55].

Материал Есен–2 первоначально был отнесен к 
позднему палеолиту, основанием для чего послужило 
их сопоставление с неопубликованными находками из 
Центрального Казахстана [Виноградов, Бижанов 1978: 
522]. Затем, Е.Б. Бижанов пересмотрел свою позицию 
и стал датировать описанный комплекс поздним аше-
лем или ранним мустье [Бижанов 1979: 71]. А.В. Виног-
радов возраст памятника отнес к самому концу сред-
него или началу позднего палеолита [Виноградов 1981: 
56]. Л.Б. Вишняцкий считает, что «Характер обработки 
отдельных бифасов, уплощенных до предела и строго 
симметричных в плане, дает основание усомниться в 
возможности датировки всей коллекции Есен 2 с аше-
лем. В то же время и предположение о позднепале-
олитическом возрасте памятника не может быть пока 
обосновано ничем, кроме сомнительных аналогий с 
неопубликованными, территориально отдаленными и, 
главное, не датированными точно подъемными мате-
риалами. Сложность проблемы усугубляется в данном 
случае еще и тем обстоятельством, что Есен 2 – это 
мастерская, причем, судя по составу инвентаря (от-
сутствие нуклеусов, крайняя малочисленность сколов 
с ретушью, обилие бифасов), мастерская ориентиро-
ванная именно на производство двусторонне обрабо-

танных орудий. Как и в любой мастерской, здесь пред-
ставлен, преимущественно, бросовый материал (сколь 
интересным и важным он для нас бы ни был), т.е. вещи 
сломанные, не получившиеся, не законченные. Кроме 
того, нельзя с уверенностью сказать, как долго функ-
ционировала мастерская и насколько комплекс моно-
литен в хронологическом плане. Одинаковость состо-
яния поверхностей всех изделий, практически не кор-
родированных, несущих лишь следы патины, а в ряде 
случаев также негативы морозобойного раскалывания 
свидетельствует в пользу близкого возраста основной 
массы артефактов, но всех сомнений это наблюдение 
устранить не может. В свете сказанного ясно, сколь 
сложна, в данном случае, проблема датировки. На 
данный момент вряд ли возможно ее сколько-нибудь 
убедительное решение. Наименьшее число возраже-
ний и противоречий возникает, как кажется, при отне-
сении материалов Есен–2 к среднему палеолиту, но 
и это весьма расплывчатое определение выглядит не 
безусловным» [Вишняцкий 1996: 34].

Второе аналогичное Есен–2, местонахождение 
Каракудук находится на северном скате впадины Бар-
са–Келмес, в 1,5-2 км к северу от одноименного колод-
ца. Памятник открыт Е.Б. Бижановым в 1978 г. [Бижа-
нов 1979: 76]. Находки были разбросаны на площади 
200х100 кв.м. В коллекции более 900 предметов. По-
ловина из них – это желваки окремненного известня-
ка с единичными, как правило, негативами, а другая 
половина – сколы с них. Желваки не крупные, длина 
их редко превышает 10 см (в основном 5-10 см), тол-
щина составляет в среднем 1,5–2 см. Сколы в основ-
ном первичные и мелкого размера, не имеют следов 
вторичной обработки. В коллекции выделяются 12 би-
фасов на разных стадиях обработки. Поверхности из-
делий Каракудука имеют разную степень сохранности: 
предметы сильно, слабо коррозированные и свежие. 
В Каракудуке представлен, видимо, разновременный 
материал, не древнее среднего палеолита [Вишняцкий 
1996: 34].

Трудно сказать, что-либо определенное о возрасте 
бифаса из небольшой впадины Шахпахты [Бижанов 
1983: 89], находящейся примерно в 20 км к северу от 
впадины Барса-Келмес [Бижанов 1983: 28].

Е.Б. Бижановым для материалов местонахождений 
Есен 3 и Чурук 12 предполагается позднепалеолитиче-
ский возраст [Бижанов 1988: 69].

Есен 3 находится в 1 км к югу от Есен–2. Здесь 
на ровной такырообразной поверхности площадью               
30х20 м2 Е. Б. Бижановым в 1973 г. собрано более 1000 
артефактов [Бижанов 1988: 70]. В основном, это отще-



93

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

пы и обломки, но есть и несколько орудий, в том числе 
скребло на морозобойном сколе, обработанное по все-
му периметру.

Местонахождение Чурук 12 [Бижанов 1981: 98], от-
крытое Е.Б. Бижановым в 1977 г., дало гораздо мень-
ше находок. В коллекции имеется 42 изделия: обломки 
нуклеусов, пластин (в том числе ретушированных), от-
щепы, осколки и 10 экз. скребков, пять из которых об-
работаны по всему периметру. Поверхности кремней 
свежие, на некоторых патина отсутствует полностью.

Предположительно палеолитический материал, 
наряду с более поздними находками, происходит с 
местонахождения Карын-Ярык, находящегося на за-
падном чинке Устюрта, над одноименной впадиной, в                 
42 км к северо-востоку от спуска Кызылсай. Здесь на 
площади примерно 50х40 кв.м в 1970 г. было собрано 
более 500 кремней, среди которых преобладали отще-
пы мустьерского типа, часто с зубчатой ретушью, а так-
же частично обработанный бифас мустьерского обли-
ка. Тем не менее, следует быть весьма осторожным в 
итоговых выводах и не давать однозначной оценки воз-
расту коллекции. В связи с находками на Карын-Ярыке 
можно упомянуть еще обломок кремневого конвергент-
ного скребла, обнаруженного примерно в 50 км к севе-
ро-востоку от этого местонахождения, среди изделий, 
предварительно датированных поздним мезолитом. 
Скребло оформлено крутой ступенчатой ретушью и 
резко выделяется среди других вещей по состоянию 

поверхности патинизированной и коррозированной 
[Авизова, Бижанов, Вишняцкий 1991: 68].

Палеолитические памятники Каракалпакстана 
были обнаружены и изучены в 70–80-х годах прошло-
го века. Одна из актуальных задач – переосмыслить 
существующие археологические материалы и интер-
претировать их исходя из современных требований, 
изучить древнейшую историю Каракалпакстана и под-
нять ее на мировой уровень. Поиск новых памятников 
древнего каменного века вдоль Южного Аральского 
моря, а также обобщение всех материалов по Устюрт-
скому палеолиту еще не завершены. Например, от-
дельные материалы Eсен–2 по-разному интерпретиро-
вались разными экспертами.

Таким образом, Устюртский регион в Южном Приа-
ралье очень богат памятниками каменного века, и в них 
есть материалы, которые внесли неоценимый вклад 
в человеческое развитие. Эти памятники отличаются 
разнообразием, необычайностью и оригинальностью. 
Но прошло почти полвека с тех пор, как эти памятники 
были введены в оборот. Теперь, с появлением новых 
методов исследования, появилась возможность зано-
во изучить существующие археологические материа-
лы, получить новые сведения о них и одновременно 
поднять изучение периода палеолита в Каракалпакс-
тане на новый современный уровень.

Научный руководитель: 
к.и.н. Сайфуллаев Б. К.

Литература
Авизова А.К., Бижанов Е.Б., Вишняцкий Л.Б. Новые 

памятники каменного века на Западном Устюрте // Па-
мятники Туркменистана. – № 1. – Ашхабад, 1991. – С. 
68.

Бижанов Е.Б. Находки памятников палеолита на 
юго-восточном Устюрте // ВККФАН УзбССР. – № 3. – 
Ташкент, 1979. – С. 68-72. 

Бижанов Е.Б. Новые памятники каменного века Чу-
рукского массива (северо-восточный Устюрт). Архео-
логические исследования в Каракалпакии. – Ташкент, 
1981. – 139 с.

Бижанов Е.Б. Палеолит Устюрта // Вестник КФАН 
Узб.ССР. – № 2. – Ташкент, 1988. С. 68-71.

Бижанов Е.Б. Палеолитические местонахождения 
впадины Шахпахты на Устюрте // ВККФАН Узб.ССР. – 
№ 2. – Ташкент, 1983. – С. 86-89.

Виноградов А.В. Древние охотники и рыболовы 
Среднеазиатского междуречья. – М.: Наука, 1981. – 
176 с.

Виноградов А.В., Бижанов Е.Б. Первые палеолити-
ческие находки с Юго-Восточного Устюрта // АО – 1977 
г. – М.,1978. – С. 522.

Вишняцкий Л.Б. Палеолит Средней Азии и Казахс-
тана. – С-Пб. : Европейский дом, 1996. – 213 с.



94

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Степное евразийское пространство с уникальным 
хозяйственно-культурным типом в энеолитическое 
время формировало степную цивилизацию со своей 
духовно-мировоззренческой системой, связанной с 
природными условиями, экологической обстановкой 
и универсальным календарным циклом. Духовная 
культура и мировосприятие древних ботайцев 
всегда отражает свои следы на артефактах-вещах 
материальной культуры.

В конце каменного века развитие первобытных 
религиозных верований на территории Казахстана 
не предполагало наличие культов вождя или 
царя, шаманизма или культа предков, потому что 
социальная структура древнего ботайского общества 
в период энеолита не была дифференцирована. 
Не предполагала наличие социальной прослойки 
вождей, царей, основателей родов, жрецов-
священослужителей. Роль жрецов в ботайском 
обществе могла возлагаться и на рядового члена 
общины, данный факт подтверждают археологические 
находки с ботайских поселений.

Археологические находки не подтверждают 
наличие культа огня, солнца, предков, шаманизма 
в мировоззренческой системе ботайского социума, 
но присутствуют аспекты существования ранних 
верований – анимистических верований (тотемизма) и 
фетишизма, поклонения силам природы. В духовной 
культуре ботайцы рассматривали себя как часть мира 
природы, где тесно были связаны с животным миром и 
атрибутами из камня, костей, глины, деревьев. Культ 
предков, культ мертвых, шаманизм – это религиозные 
представления о мире, в котором человек отделен от 

АБИЛЬМАЛИКОВ К. К.

Абильмаликов Куаныш Кабдулович
РГКП «Государственный историко-культурный

музей-заповедник «Ботай»» КК МКС РК,
Саумалколь, Северо-Казахстанская область, Казахстан;

abilmalikov_kuanysh@mail.ru

К ИЗУЧЕНИЮ МИРОВОЗЗРЕНИЯ НОСИТЕЛЕЙ БОТАЙСКОЙ КУЛЬТУРЫ

природы, создавая трехмерное устройство Вселенной 
– нижний, средний и высший уровень, где существует 
антропоцентризм.

Духовная культура древних ботайцев отражается 
в нескольких аспектах ее материальной и сакральной 
культуры. Религиозные верования отражаются всегда 
в погребальных сооружениях, могильниках, наличия 
или отсутствия таковых. Отражения духовной культуры 
также наблюдаются во внешнем виде, одежде, ткацком 
ремесле, отображающем мировоззрение носителей 
ботайской культуры. Также можно увидеть сакральные 
элементы в орудиях труда, оружии и посуде, которая 
украшалась различными орнаментированными 
стилями. 

Исследователь и первооткрыватель Ботайской 
археологической культуры, профессор археологии 
Зайберт Виктор Федорович в книге «Ботай», изданной 
в 2021 г., отмечает, что могильник с захоронениями мог 
находиться на юго-восточной части поселения Ботай 
на береговой линии реки Иман-Бурлук. Но с течением 
времени погребения на берегу реки шириной в 40-50 
м. были унесены в реку. Смерть в ботайском социуме 
рассматривалась как один из этапов жизненного пути. 
На поселении Ботай за 41 год стационарных полевых 
археологических исследований было найдено не 
более 8 погребений, которые можно характеризовать 
как случайные погребения [Зайберт 2021: 174].

Первые погребения были обнаружены в 1983 г. в 
юго-восточной части поселения Ботай. Археологами 
было обнаружено 4 скелета усопших ботайцев 
в пределах раскопа XIV в погребальной камере 
перекрытого жилища. Один из черепов был со следами 

Аннотация. В статье рассматриваются духовные аспекты Ботайской археологической культуры на основе обнаруженных 
материальных источников в ходе работы Ботайской археологической экспедиции. Археологические исследования на поселении 
Ботай позволили сделать вывод, что в ботайском социуме существовали самые ранние религиозные верования – тотемизм, 
фетишизм, охотничья магия. И постепенно зарождались верования культа предков, шаманизма, которые существовали 
в начальной стадии у ботайцев и отражались в попытках сохранить следы погребений своих усопших родных в жилищах. 
При этом отсутствовала конкретная ритуально-обрядовая система погребений усопших, которая могла бы претендовать 
как на традиционную систему погребений. Данная научная тематика статьи является пробной для автора, поэтому здесь 
рассматриваются тезисы, не претендующие на абсолютную истину изложенных выводов.

Ключевые слова: религия, верования, тотемизм, фетишизм, культ предков, шаманизм, эстетика, искусство.

© Абильмаликов К.К.



95

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

трепанации, что говорит о высоком хирургическом 
мастерстве ботайцев (рис. 1). 

Вместе с останками погребенных были найдены 
12 черепов лошадей, ребра, тазовые кости, кости ног 
лошадей, скопление бус из 300 моллюсков, проколка 
из трубчатой кости птиц. 

На дне хозяйственных ям были обнаружены костные 
человеческие останки, предположительно детские. 
В мысовой части поселения были обнаружены кости 
бедра и фрагмент черепа человека. В 2005 г. также в 
хозяйственной яме были обнаружены кости человека и 
череп без нижней челюсти на глубине в 70-100 м.  

В 2016 г. в центральной части поселения в пределах 
южной части жилища был обнаружен скелет ботайской 
женщины в возрасте около 40 лет, с наконечником 

стрелы в грудной клетке. В 2017 г. в центральной 
части поселения был найден осколок черепа, который 
был отправлен на антропологические исследования 
в Институт генетики и общей цитологии в Алматы.                               
В 2018 г. также в центральной части поселения Ботай 
был обнаружен скелет младенца перинатального 
возраста без черепа, за западной границей жилища 
(рис. 2). То есть младенец не был погребен, а просто 
выброшен за стены жилища.  

Случайные погребения отличались отсутствием 
инвентаря возле останков ботайцев, с использованием 
в качестве места захоронения части жилища. 
Анализируя погребальные захоронения на поселении 
Ботай выделяется факт отсутствия четкой системы 
погребения, существования отдельного места, где 
хоронили всех усопших. Можно сделать вывод, что 
культ предков не существовал в ботайском обществе. 
Отсутствовал и культ черепа в мировоззрении 
ботайцев, потому что встречались как целые, так и 
разобранные скелеты усопших.

Погребальные традиции могли отсутствовать 
у ботайцев, которые не хоронили своих усопших в 
одном отведенном месте - некрополе. Фактически все 
случайные погребения были разбросаны по жилищам 
в разных частях поселения Ботай. Этот аспект создал 
гипотезу, что ботайцы могли хоронить своих умерших 
под полом, как и животных, но данная версия еще не 
подтверждена.

Важная роль животных в обыденной жизни 
ботайцев придавала сакральное значение отдельным 
видам представителей животного мира, чаще всего тех 
животных, которые помогали им в охоте, скотоводстве, 
защите жилищ и поселений. Археологические раскопки 
на поселении Ботай вскрыли факт захоронения собак в 
жилищах. Сам вход в ботайское жилище не всегда был 
направлен на восток, как символ поклонения солнцу. 
В 2021 г. на поселении Ботай было обнаружено еще 
одно захоронение собаки с левой стороны от входа 
в жилище. Захоронение собаки подразумевалось как 
выполнение охранных функций собакой в другом мире. 

Захоронения собак у входа в жилище под полом 
говорят о существовании анимистических верований 
в ботайском обществе. И связи живого и неживого 
мира, его цикличности, подразумевающей выполнение 
похороненного животного своих задач даже после 
смерти.

Следующим компонентом ботайской культуры 
отражающей духовную культуру и мировоззрение 
является одежда ботайцев. Американская исследова
тельница Сандра Олсен определила дизайн ботайской 

Рис. 1. Череп ботайца со следами трепанации. 
Поселение Ботай. 1983 г. 

Фонд Северо-Казахстанского областного 
музейного объединения

Рис. 2. Погребение ботайской женщины в центральной 
части поселения. Поселение Ботай. 2016 г.



96

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Рис. 5.
 Утюжок 

орнаментированный. 
Поселение Ботай. 2015 г. 

женской одежды, отражающей духовные контексты 
мировоззрения ботайцев. Она отмечает, что женская 
одежда и ее орнаментация тесно связаны с украшением 
фаланг непарнокопытных животных и сайги, потому 
что проксимальные фаланги соответствуют форме 
женского бюста. Линии на украшенных фалангах 
обозначали конструкцию женского платья. Дизайн 
женской одежды предполагал геометрические узоры и 
рисунки (рис. 3).

Сандрой Олсен было реконструировано 4 варианта 
ботайской женской одежды с орнаментацией взятой с 
украшенных фаланг. 

Такие орнаментированные фаланги были обна
ружены на всех ботайских поселениях. Использование 
фаланги лошади в качестве атрибута для орнаментации 
говорит о высокой роли лошади в жизни ботайцев, и 
проявлявшаяся в культовых и сакральных обрядах. 
Орнаментированные фаланги чаще всего находились 
в ботайских жилищах, и отличались симметричностью 
насечек и узоров. Количество насечек на фалангах 
варьировалось от 14 до 40. Наносился орнамент на 
тыльной или боковой поверхности фаланги. Такие же 
орнаменты встречаются на посуде, каменных дисках, 
утюжках. Что говорит о сакральных значениях этих 
предметов. Орнаментированные фаланги обладали 
функциями тотемных знаков и символов, которые 

защищали их от болезней 
и падежа скота. Также 
фаланги с орнаментом 
могли использоваться 
как родовая тамга, с 
количеством конкретных 
жизненных показателей 
(рис. 4).

Орнаментированные 
диски могли быть своего 
рода календарями с 
числовыми значениями 
и представлениями о 
трехмерном мире. Диски 
украшались ромбами, 
треугольниками, лунками 
и использовались в 
ритуальных обрядах. 
Орнаментированные 
диски не использовались 
для забивания животных, 
даже в ритуальных целях, 
потому что орнаментация 
наносилась на диски 
среднего и маленького 

Рис. 3. Один из вариантов 
одежды ботайской женщины. 
Реконструкция Сандры Олсен 

Рис.4. 
Орнаментированная 

фаланга лошади. 
Поселение Ботай. 

диаметра, которые не могли использоваться для таких 
целей. Скорей всего каменные диски с орнаментацией 
могли помимо вычисления календарных циклов, 
использоваться и как обереги-носители информации о 
владельце.

Каменные и глиняные утюжки представлены 
прямыми линиями, треугольниками, зигзагами. Анализ 
показал, что утюжки не относятся к утилитарным 
категориям изделий. По гипотезе Зайберта В.Ф. утюжки 
это прототипы палеолитических Венер, обладающих 
магическими функциями, связанными с плодородием, 
очагом и родами. Обнаруженные утюжки всегда 
разбиты, что говорит о том, что во время обрядов 
утюжки намеренно раскалывались. 

Желобок на утюжке играл роль разделителя 
единого целого на две части, на два мира. В 2015 г. был 
в северной части поселения, в границах кумысной был 
обнаружен утюжок с продольным желобком который 
делил его на три части (рис.6). Но не все подобного 
типа артефакты отличались высоким уровнем 
орнаментации и украшения. Встречаются и совсем не 
орнаментированные утюжки.

 Изготовление посуды было делом женщины, 
и, несомненно, орнаментация зависела от нее, 
ее жизненных циклов и природы. Орнаментация 
отражалась в таких элементах как кресты, треугольники, 
зигзаги, волнистые линии, символизирующие части 
тела женщины. Керамический сосуд у ботайцев 
символизировал женщину с делениями на три части – 
верхнюю, среднюю, нижнюю (рис. 6). 

В ботайской культуре прослеживается борьба 
женского и мужского начал, двух мировоззрений. 
Поэтому орнаментированные диски могли при



97

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

надлежать мужчинам, а орнаментированная посуда и 
утюжки – женщинам, отражающие их взгляд на мир.

В итоге можно утверждать, что в духовной культуре 
и мировоззрении ботайцев четко прослеживаются 
анимистические верования, фетишизм, элементы 
зарождения культа предков на начальной стадии. 
Также существовал дуалистический взгляд на 
мир с женским и мужским началом. Домистикация 
дикой степной лошади показывает, что ботайское 
общество перешло от матриархальных отношений к 
патриархальным, но женская эстетика, ее духовность, 
сохраняет символы матриархальных отношений – 
орнаментированные утюжки, фаланги, посуда, которые 
чаще изготавливались женщинами.   

 
Научный руководитель:

д.и.н., профессор археологии Зайберт В.Ф.

Литература
Аккошкарова Ж.Т. Проблема изучения энео

литических памятников на территории Северного 
Казахстана // Вестник Евразийского гуманитарного 
института. – Астана. – №3. – 2015. - С. 42-48.

Алешкин В. А. Культурные контакты племен Средней 
Азии (неолит — эпоха бронзы) // Взаимодействие 
кочевых культур и древних цивилизаций. Материалы 
советско-французского симпозиума. Октябрь 1987 г. 
Алма-Ата: Наука, 1989. – С.150-157.

Рис. 6. Орнаментированная керамика. Поселение 
Ботай. Фонд Северо-Казахстанского областного 

музейного объединения.

Зайберт В. Ф., Alan K. Outram,  Orlando L., 
Гайдученко Л.Л., Магзумов А.М. Результаты статистико-
типологического анализа палеозоологического 
материала. Альманах. Астана: Казахский научно-
исследовательский институт культуры. № 1 (1-2) 2017. 
Стр. 83-91.

Зайберт В.Ф., Alan K. Outram, Иксан О.А., 
Ильдеряков Н.Н. Антропологические и палеогене
тические исследования по материалам Ботайской 
культуры. Альманах. Астана: Казахский научно-
исследовательский институт культуры. № 1 (1-2). – 
2017. – Стр. 47-59.

Зайберт В.Ф. Ботай. Алматы: изд-во Балауса, 2021 
г. – 226 с.

Зайберт В.Ф. Ботай. У истоков степной цивилизации: 
Книга-альбом. – Алматы: «Балауса», 2011. – 480 с.

Зайберт В.Ф. Ботайская культура. – Алматы: 
ҚазАқпарат, 2009. – 576 с.

Зайберт В.Ф. Основные итоги изучения ботайской 
культуры и ее роль в древней истории Казахстана. 
Свидетели тысячелетий: Археологическая наука 
Казахстана за 20 лет (1991-2011): сборник научных 
статей/ Отв. ред. Байтанаев Б.А. – Алматы: Институт 
археологии имени А.Х. Маргулана, 2011. – С. 43-56.

Зайберт В.Ф. Энеолит Урало-Иртышского 
междуречья. – Петропавловск: Наука, 1993. 246 с.

Зайберт В.Ф., Байгунаков Д.С., Сабденова Г.Е. 
Современное понятие «сакральный» и реконструкции 
его контекстов в материалах Ботайской культуры// 
Вестник КазНУ. Серия историческая. – № 1 (92). – 
2019. – С 160-166. 

Зайберт В.Ф., Тюлебаев А.Ж., Ильдиряков Н.Н., 
Магзумов А.М. Основные итоги археологических 
исследований по теме: «Ботай – историческая 
подоснова конных номадов Евразии». Маргулановские 
чтения – 2012: материалы ежегодной научно-
практической конференции / Отв. ред. Зайберт В.Ф. 
– Астана: Издательская группа филиала Института 
археологии им. А.Х. Маргулана в г. Астана, Академия 
Кокше, 2012. – С. 42-52. 292 с.

Зайберт В.Ф., Тюлебаев А.Ж., Кулаков Ю.В., 
Задорожный А.В. Тайны древней степи. – Кокшетау: 
Кокшетауский государственный университет, 2007. – 
237 с.

Зайберт В.Ф., Хазбулатов А.Р., Оутрам Алан, 
Байгунаков Д.С., Бексеитов Г.Т., Наурызбаева Э.К., 
Каражигитова А.Е., Ренато Сало, Жан-Марк Деом. 
Сакральные контексты Ботайской культуры – Астана: 
Казахский научно-исследовательский институт 
культуры, 2018. – 380 с.

Логвин В.Н. Каменный век казахстанского 
Притоболья (мезолит — энеолит). Алма-Ата: Казахский 
государственный педагогический университет имени 
Абая, 1991. – 65 с.



98

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Сырдарияның орта ағысы б.д. бірінші мыңжыл
дықтың бірінші жартысында Қаңлы мемлекетінің 
құрамында болды. Археологтардың зерттеулері 
бойынша қаңлылардың (кангюйлердің) ескерткіштері 
қауыншы, отырар-қаратау, жетіасар археологиялық 
мәдениеттеріне жатқызылады. Біріншісі – Ташкент 
жазирасына, екіншісі – Сырдарияның орта ағысындағы 
Қаратау беткейлерінен Таласқа дейінгі аудандарға, 
үшіншісі - Қуаңдария мен Жаңадария аңғарына 
таралған. Қаңлылар заманында Орталық Азия 
аймақтарына салыстырмалы сипаттама берген 
кезде Сырдарияның сағасынан Ферғанаға дейінгі 
біртұтас мәдени-шаруашылық өңір айқындалады. 
Ол өңірге отырықшы егіншілік-малшылық экономика, 
іргелі архитектурасы мен қорғаныс құрылыстары 
қоныстанудың жетекші үлгісі ретінде аздап бекініс 
жасалған қоныстар, қолөнердің нашар дамуы, ақша 
айналысының шектеулілігі және басқа да белгілері 
тән болған. Оңтүстік Қазақстан, оның ішінде Отырар 
алқабы ерте ортағасыр ескерткіштерінің зерттелуі 
жөнінде К.М. Байпаков, А.И. Подушкиннің [Байпаков, 
Подушкин 1989: 160], Б. Нурмуханбетовтың [Байпақов 
және басқ. 2006: 108], М. Қожаның [Қожа 2017: 126-140] 
еңбектері мен мақаларында кездеседі.

Оңтүстік Қазақстандағы Қаңлы мемлекеті б.д.д.                                                                                                                           
І мыңжылдықтың соңында қалыптасқан. Оның орталы
ғы Сырдың орта тұсында, Отырар алқабында орналас
қан. Қаңлы тұңғыш рет б.д.д. ІІ ғ. қытай жазба деректе
рінде аталады. Отырар алқабы – Отырар Қаратау 
мәдениеті ескерткіштерінің ең көп шоғырланған жері. 
Сырдария мен Арыс өзендері қосылған ауданда                                                                                                                        

БАЙТАСОВ М.Ж.

Байтасов Мақсат Жәутікұлы
 «Отырар» мемлекеттік археологиялық музей-қорығы,

Түркістан облысы, Отырар ауданы, Шәуілдір ауылы;
maksat.2022@inbox.ru

ОТЫРАР ӨҢІРІНЕН ТАБЫЛҒАН ҚАРУ-ЖАРАҚТАР

б.д. І мыңжылдығының орта кезіне жататын алпысқа 
жуық қоныстар мен қалалар орналасқан. Оларды 
жердегі катакомба (дәлізі бар шұңқырлы қабір) 
сағана, үлкен ыдыс-күбіжіктер жерленген мүрделері 
бар зираттар қоршап жатыр. Тұрғын және қабір 
құрылыстарының бір ерекшелігі, олар Арыс пен 
Сырдария өзендері жыл сайын тасығанда шайып 
кетпеуі үшін, қолдан жасалған саз балшықты биіктік 
жасап, соның үстіне орналастырған.

Қоныстар мен қалалар бірнеше кішігірім алқаптарды 
құрайды. Ең ірі алқаптардың бірі Отырар қалажұрты 
маңында болды. Оның бой көтеруі б.д.д. І ғасыр мен 
б.д. бас кезіне сай келеді. Отырар қалажұртындағыдай 
Құйрықтөбе, Алтынтөбе, Жалпақтөбе мен 
Марданкүйіктің де төменгі қабаттары осы уақытқа 
жатады, ал ІІІ–V ғғ. олар ірі қала орталықтары болып 
қалыптасып үлгерді. Арыс өзенінің сол жағалауында 
Көкмардан қалажұрты, Сырдарияның жағалауында 
Оқсыз қалажұрты, Бөгеннің төменгі сағасында Бұзық 
қалажұрты орталықтары болған шағын аймақтар 
қалыптасты [Байпақов, Алдабергенов 2005: 10-11].

Археологиялық қазба жұмыстарына сүйенсек, ерте 
ортағасырлық мазараттарындағы жерлеу рәсімінде 
жерленген адамның қасына әртүрлі заттар қойылатын 
болған. Бұлар – ішінде тамақ салынған және су 
құйылған қыш ыдыстар, қару-жарақтар, әшекейлер. 
Мұның өзі белгілі бір салт-жоралар туралы тұжырым 
жасауға мүмкіндік береді. Қару–жараққа жататындар 
үш қырлы жебелер, сүйектен салынған өрнектері бар 
ауыр садақ, ұзын темір қылыштары мен бір жүзді 
қанжарлар болып табылады. Темір қорыта білген 

Аннотация. Мақалада Отырар алқабындағы ерте ортағасырлық қалажұрттар мен жерлеу орындарынан 
археологиялық қазба барысында табылған І–V ғғ. тән жебе ұштары, қанжарлар мен пышақтар қарастырылады. 
Отырар алқабынан табылған қару-жарақ  үлгілері қазіргі Ордабасы ауданындағы Бөржар қорымынан, Шардара 
ауданындағы Жаушықұм қорымынан да кездеседі. Қауыншы мәдениетінің қорымдары, Кеңкөл қорымы (І–V ғғ.), 
Жамантоғай қорымы (ІІІ–V ғғ.), Ақтөбе (І–ІІІ ғғ.) және Ағалықсай қорымынан (І–ІІІ ғғ.) табылған қару түрлерімен 
өзара ұқсастығына назар аударылып, салыстырмалы талдау жүргізіледі. Мақалаға арқау болған қару-жарақ 
үлгілері қазіргі таңда «Отырар» мемлекеттік археологиялық музей-қорығы қорында сақтаулы. 

Түйін сөздер: Отырар, мәдениет, ортағасыр, археология, қалажұрт, жерлеу орындары, қару-жарақтар, 
салыстырмалы талдау. 

© Байтасов М.Ж.



99

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Көкмардан қалажұрты тұрғындары одан орақ, пышақ, 
жебенің ұштары тәрізді қажетті заттарды жасаған. 
Оны ұстаның темір қорытуға және бұйымдар жасауға 
қолданылған жұмыр қорытпасы дәлелдей түседі.

Қаңлылар заманындағы қорымдар мен қоныстар
дан алуан түрлі металл бұйымдардың табылуы жергі
лікті жерде металлургия қолөнерінің дамығандығын 
көрсетеді. Қаңлылардың темір өндірудегі жетекші 
орталықтары Шаш-Илақ аймағындағы қоныстар мен 
қалалар болды. Сол уақытта тауларда, жергілікті кен 
негізінде темір өндіру, алтын және күміс өңдеу дамиды. 
Алдыңғы қалалық ірі металлургия орталықтарының 
бірі қираған Құлақта қаласының орнындағы қала 
болған. Оның көлемі 50 гектарға жеткен, металлургия 
өндірісінің іздері айқын сақталған. Әдетте, құрамы 
бай кеніштерден кен алынды. Олар опырылып, ашық 
өңірлеумен аралас топырақты өңдеу жолымен өндірілді, 
бұл кенді аз бергенімен, оған шығын да аз жұмсалатын 
еді. Кенді балқыту, байыту, кезінде кеніштерге жақын 
жерде жүргізілсе керек. Дөңгелек пештер, сонымен 
қатар, төртбұрышты пештер де пайдаланылған. 
Металл бұйымдардың құрамы мен шеберханалардың 
қалдықтарды металлургияның түрлі салалары – темір 
ұсталығы, қола құю, зергерлік істің дамығандығын 
дәлелдейді. Шеберханалардың өніміне қорғаныс және 
шабуыл жасау қарулары, ат әбзелдерінің бөлшектері, 
ауыл шаруашылық құралдары, темірден соғылған 
бұйымдар кірген. 

Қаңлылардың қабірлерінен әдетте, қанжарлар, 
семсерлер, пышақтар, жебелердің ұштары, сауыт 
табақшары табылды. Темір тағалар, шегелер, 
ілмектер, қапсырмалар, түсті металдан жасалған 
сырғалар, алқалар, білезіктер, айылбастар, инелер 
біздер ұшырасады. Сонымен бірге, қоныстарының 
қабаттарынан сүйектен ою оятын қолөнер іздері 
табылады. Қолөнершінің үйі жанындағы қоқыс төгілетін 
шұңқырлардан айыр тұяқтылардың өңделген (арамен 
кескен, тескен) іздері бар мүйіздері қалдықтар түрінде 
екінің бірінде кездеседі. Сүйектен пышақтың, қанжар  
мен семсердің саптары жасалды. Қанжарлардың 
қындарына әртүрлі қобдишалардың, құтылардың 
сыртына сүйек табақшары салынған. 

Осы пайдаланылған заттардың ішіндегі қару-
жарақтарға келетін болсақ, жебе садақ оғының ұшы, 
жебені алғашында тастан, сүйектен, кейін қола мен 
темірден жасады. Осы жебелердің ішінде Отырар 
алқабындағы Көкмардан мазаратынан табылған 
жебе ұшын айтуымызға болады. Жебе ұшы б.д.                               
ІІІ–V ғасырларға жатады. Жебе жалпақ үш қанатты 

сапты болып темірден жасалған.
Бұл сол уақытта осы өңірді мекендеген тайпалар

дың қару-жарақ ретінде қолданғанын айтуымызға бо
лады. Айта кететіндігі мұндай жалпақ үш қанатты және 
үш қырлы сапты жебе ұштары б.д. ІІІ–V ғасырларында 
Оңтүстік Қазақстанның барлық өңірлеріндегі жерлеу 
орындарынан да табылып отырды [Алланиязов 
1997: 24]. Сонымен қатар, Жетісудің (Қызыл-Қайнар 
мазараты VІ ғ.) зираттарынан да табылған. Бірақ, 
олардың бәрінің формаларының ұқсас болып келетінін 
айтып өткеніміз жөн. Көршілес Түркістан ауданына 
қарасты Сидақ ата зиратынан да осындай Отырар 
алқабынан табылған жебе ұштарына ұқсас жебе 
ұштары да кездеседі. Бұл үш қанатты сапты жебе мен 
үш қырлы сапты жебе ұштары.

Археолог-ғалым Ю.С. Худяковтың «Вооружение 
средневековых кочевников Южной Сибири и 
Централной Азии» атты еңбегінде ғұн тайпаларының 
ұрыс кезіндегі қару-жарақтары жиынтығының 
қалыптасуы жайындағы бөлімде қашықтықта қару-
жарақтардың қалыптасуы түрлері, шығуы жайында 
айтып өтеді [Худяков 1986: 24-48]. Бұл еңбекте ғалым 
Ю.С. Худяков осы аталған жебе ұштарын жасалуына 
қарап 3-ке бөліп қарастырып, қола, темір, сүйектен 
жасалған жебе ұштарын атап өтеді. Мұның ішінде 
темірден жасалған жебе ұштарын үш қанатты сапты 
жебе ұшы, үш қырлы сапты жебе ұшы, төрт қанатты 
сапты жебе ұшы, төрт қырлы жебе ұшы, жалпақ 
пішінді жебе ұштары түрлеріне жіктейді. Салыстыра 
келе, Отырар алқабынан табылған үш қанатты сапты 
жебе ұшын ғұндардың жебелеріне ұқсас екенін айтып 
өткеніміз жөн. Өйткені, бұл кезеңде ғұндар (б.д.д. 
ІІ ғ. – б.д. V ғ.) Оңтүстік Сібірден бастап Орталық 
Азия аумағын мекендеді. Сондықтан, бұл кезеңдегі 
қару-жарақ ісінің барлық тайпаларда ұқсас болып 
жасалғандығын көре аламыз.

Сонымен қатар, табылған заттарға келсек, жебе 
ұштарымен бірге қанжарлар мен пышақтар да көптеп 
кездеседі. Қанжарлар мен пышақтар бірқырлы, ағаш 
қынаптың ішіне салынып, сабы ағаштан жасалып 
отырды. Пышақ бөліктеріне келсек, металдан (темір) 
балқытылып жасалды. Қару-жарақтарды жасауға темір 
бұйымдар жерде өндірілді. Оны өңірден табылған 
темір қорытпа қалдықтарынан аңғаруымызға болады.

Мұндай қару-жарақ үлгілерін Отырар алқабының 
көршілес аудандарынан, қазіргі Ордабасы ауданында
ғы Бөржар зиратынан, көршілес Шардара ауданындағы 
Жаушықұм зираттарынан да кездестіруімізге болады. 
Сонымен қатар, І-V ғғ. аралығына жататын Қауыншы 



100

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

мәдениетінің мазараттары, Кеңкөл мазараты І–V ғғ. 
(қару-жарақтарымен), Жамантоғай мазараты ІІІ–V ғғ., 
Ақтөбе І-ІІІ ғғ. және Ағалықсай мазараты І-ІІІ ғғ. (қару–
жарақтарымен) табылған бұйымдар да ұқсас болып 
келеді [Байпаков,  Подушкин 1989: 103-104].

Қазіргі таңда осы археологиялық қазба барысында 
табылған қару-жарақ үлгілері «Отырар» мемлекеттік 
археологиялық музей-қорығы қорында сақтаулы.

Қорыта айтқанда, негізі қару-жарақтардың ерте 
заманнан Қазақстан аумағында барлық тайпаларда 
кең тарағанын көреміз. Сондықтан да бұл қару-
жарақтардың өз заманында тұрмыста кең қолданыста 
болып, ертеден қалыптасқан қару-жарақ кәсібінің 
жалғасы екенін айтуымызға болады. Мұның ішінде біз 
айтып отырған Отырар алқабындағы қару-жарақ кәсібі 
ерте замандардан қалыптасып, қазіргі кезеңге дейін 
үлкен белестерді бастан кешірген.

Әдебиет
Алланиязов Т.К. Очерки военного дела кочевников 

Казахстана. – Алматы: Фонд ХХІ век, 1997. – 94 б. 
Байпаков К.М., Подушкин А.И. Памятники 

земледельческо-скатоводческой культуры Южного 
Казахстана. – Алма-Ата: Наука,1989. – 160 с..

Байпақов К.М., Алдабергенов Н.О. Отырар алқабы. 
Археология, өнер және көркем қолөнер ескерткіштері. 
– Алматы: Баур, 2005. – 10-12 бб.

Байпақов К.М., Воякин Д.А., Ақылбек С.Ш. Отырар 
алқабы. Көкмардан қалажұрты. – Алматы: «Арыс» 
баспасы, 2006. – 80 б.

Қожа М.Б. Ортағасырлық Отырар тарихы. Тарихи-
археологиялық деректер негізінде / - Алматы, 2017, 
126-140 бб.

Худяков Ю.С. Вооружение средневековых 
кочевников Южного Сибири и Центральной Азии. – 
Новосибирск: Наука, Сибирское отделение, 1986. – 
268 с. 



101

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ХIX–XX ғғ. аралықтарында Қазақстанның ба-
тыс өңірі әртүрлі сала ғалымдарының негізгі 
ғылыми зерттеу объектісіне айналды. Бұл орайда 
әлеуметтік-экономикалық жағдайлар аясындағы 
зерттеулер мен жаңа құрылыс нысандарының бой 
көтеруі археологиялық ескерткіштердің қорғалуы 
мен қазба жұмыстарының жүргізілуіне арқау болды. 
Мақалада негізгі зерттеу нысаны Орынбор ғылыми 
архивтік комиссиясы (әрі қарай ОҒАК) мүшелерінің 
Торғай облысы, Ақтөбе уезіндегі (қазіргі Ақтөбе об-
лысы) жүргізілген сармат кезеңіне жатқызылатын 
археологиялық ескерткіштердің зерттелуі болып та-
былады.

ХIX ғ. ІІ жартысынан кейін көптеген зертте-
уші ғалымдардың Қазақстан территорисында 
археологиялық қазба жұмыстарының жүргізілу 
кезеңдемесі алғы шарттарының қалыптасқан уақыты 
болып саналады. ОҒАК 1887 ж. негізі қаланып, Аза-
мат соғысы жылдарына дейінгі аралықта өзінің 
тарихи-географикалық, жаратылыстану және т. б. 
ғылымдар саласы бойынша қызметтерін жүргізді. 
Зерттеу нысандарының географикалық ауқымы 
Оңтүстік Орал маңы, Қазақстанның солтүстік жағы 
және т. б. құрады. Жалпы археологиялық зертте-
улеріндегі ең алғашқы ерте темір дәуіріне қатысты 
мәліметтер Ф.Д. Нефедов (1838–1902) пен К.А. Фи-
шер (1859–1923) есімдерімен тығыз байланысты. 
Зерттеушілер 1884, 1887–1888 ж. Ақтөбе облысының 

ТҰРМАХАН Н.Ж.

Тұрмахан Нұрдәулет Жарқынұлы
Ә.Х. Марғұлан ат. Археология институты,

Алматы қ., Қазақстан;
Nurdau_99_99@mail.ru

ОРЫНБОР ҒЫЛЫМИ АРХИВТІК КОМИССИЯСЫ  МҮШЕЛЕРІНІҢ 
САРМАТ КЕЗЕҢІ АРХЕОЛОГИЯЛЫҚ ЕСКЕРТКІШТЕРІНДЕГІ ЗЕРТТЕУЛЕРІ 

(ТАРИХНАМАЛЫҚ ШОЛУ)

батыс шекаралық аумақтарында археологиялық 
қазба жұмыстарын жүргізді. Нәтижесінде б.д.д. V–
IV ғғ. жатқызылатын бірнеше қорғандар анықталды 
[Смирнов 1975: 6]. Анығырақ айтсақ Ф.Д. Нефе-
дов Елек өзеніне құятын Тер-Бұтақ өзені бойында 
төрт қорғанда археологиялық қазба жұмыстарын 
жүргізіп, қола айна, тастан жасалынған заттар және 
т. б. анықталды. Келесі жақсы мәліметтер берген 
Елек өзенінің сол жағалауында жалпы есеппен төрт 
қорғанда қазба жұмыстары жүргізілді. Анықталған 
«Алтын» деп аталатын № 1 қорған қабірінде алты 
адамның сүйектері, алтын заттар, қола жебе ұштары, 
жануарлар сүйектері табылды. Келесі археологиялық 
қазба жұмыстары Қаратоғай болысында Қара-Бұтақ 
өзені жанында жүргізілді. Бұл жерден 500-ден астам 
қорғандар анықталып, нәтижесінде алты қорғанда 
қазба жұмыстары жүргізілді. Кейбір қорғандар 
толыққанды жойылғандығы анықталды [Нефедов 
1899].

ХХ ғ. басында А.Л. Аниховский (1876–1939) 
Жаңғыз-ағаш шатқалында 1903 ж. археологиялық 
қазба жұмыстарын екі қорғанда жүргізді. Нәтижесінде 
№ 1 қорған: төрт бұрышты орташа көлемдегі крест 
пішінді қабір шұңқыры, ал қабірден ер мен әйел 
адам жерленген, ал № 2 қорған қабір шұңқырынан 
басы шығысқа қаратылған адам сүйегі анықталды 
[Аниховский 1905]. Ал С.П. Баннов 1904 ж. Ақтөбе 
қаласынан солтүстік жағындағы Бис-Оба, Қара-Оба 

Аннотация. Мақалада Ақтөбе облысындағы ерте темір дәуірі кезеңі бойынша Орынбор ғылыми архивтік 
комиссиясы (ОҒАК) қызметкерлерінің зерттеу жұмыстарына қысқаша тарихнамалық шолу көрсетіледі. ОҒАК 
қызметкерлері XIX ғ. аяғы мен ХХ ғ. басындағы жалпы Қазақстанның батыс өңіріндегі археологиялық қазба 
жұмыстарын жүргізген алғашқы ұйымдардың бірі болып табылады. Мақаланы жазу жұмысы кезінде салыстырма-
лы-тарихи, жүйелілік әдістері қолданылды. Тарихнамалық шолулардың нәтижесінде алғашқы сармат мәдениетіне 
байланысты бірқатар мәселелердің алғы шарттары көтерілді. Қазіргі сарматалогияда ОҒАК қызметкерлерінің 
ғылыми зерттеу еңбектері қайта сараланып, өзіндік бағасына ие болған.

Түйін сөздер: археология, сармат мәдениеті, тарихнама, Орынбор ғылыми архивтік комиссиясы (ОҒАК).

© Тұрмахан Н.Ж. 
Зерттеуді ҚР БҒМ Ғылым комитеті қаржыландырған (БНҚ № OR11465466)



102

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

және Жаман-Қарғалы өзендері бойындағы қоғандар 
жайында анықтама келтіреді [Кастанье 2007: 104–
105].

Келесі зерттеуші А.В. Попов Ақтөбе қаласының 
солтүстік жағындағы Бисоба, Қара-оба, Жаман-
Қарғалы өзені маңындағы бірнеше қорғандар то-
бын анықтаған болатын. Сонымен қатар Хобда бо-
лысында орналасқан «Шихан» қорғанында қазба 
жұмыстарын ұйымдастырды. Осы уақыттарда С.П. 
Баннов өзінің зерттеулерінде Ақтөбе облысында 
анықталған жер төмпешіктер жайында мәліметтер 
берген болатын. Бұл жүргізілген археологиялық 
зерттеу жұмыстары алдағы уақыттарда ерте темір 
дәуірі бойынша ғалымдарының қүрделі зерттеулері-
не негіз болады [Попов 1906].

Геологиялық комитеттің ұсынысы бойынша,                               
1896 ж. комиссия мүшелігіне қабылданған Д.Д. Со-
колов (1867–1919), зерттеу барысында бірнеше 
қорғандар тобын анықтаған. Анығырақ айтсақ, Хоб-
да мен Елек өзендерінің бойындағы қорғандар тобы 
жайында мәліметтер береді. Зерттеулердің нәтижесі 
ретінде Орал тауы маңындағы өзендерге қарағанда 
Хобда мен Елек өзендері бойындағы қорғандар 
тобының жоғары мөлшерде орналасқандығы жайын-
да салыстырмалы әдіс негізінде көрсетеді [Соколов 
1908: 211–212].

Елек өзенінің сол жағалауында 1904 ж. архео
логиялық қазба жұмыстарын ұйымдастырған, одан 
кейін кешенді түрдегі археологиялық зерттеулерді 
жүргізген ғалым И.А. Кастанье (1875–1958) есімімен 
байланысты.

Археологиялық қазба жұмыстары Шилі өңірінде  
Ащысай қорғаны, Жаман-Қарғалы өзені жанындағы 
қабірде жүргізілді. Ерте темір дәуірі кезеңіне 
жатқызылатын Шилі өңірінен екі қорған анықталды. 
Қорғандардың бұл кезеңге жатқызылу себебі, бірін-
ші кезекте жоғарғы ойпаттарда орналасуы, екіншіден 
қорғандар майда тастармен үйілуі [Кастанье 1905: 
194–197].

Жаңа далалық кезеңдегі археологиялық қазба 
жұмыстары Жақсы-Қарғалы және Жаман-Қарғалы 
өзендері бойында жалпы есеппен алты қорғанда 
жүргізілді. № 2, 3 қорған биік тауда орналасқан, қабір 
шұңқырынан 11 қоладан жасалынған жебе ұштары, 
ұршықтың басы, қола пластина және қыш-құмыра 
анықталған болатын. Тағы бір жақсы мәлімет берген 
Жақсы-Қарғалы өзенінің оң жағалауында орналасқан 
Жылан-тау маңындағы орналасқан № 6 қорған бо-
лып табылады. Бұл қорғаннан үш қабір шұңқыры 
мен жерленген үш адам анықталды. Жаман-Қарғалы 
қорымында В.В. Родионов пен С.Ю. Гуцалов же-

текшілігімен археологиялық зерттеулер қайта жан-
данады [Гуцалов, Родионов 1985]. Жалпы Жаман-
Қарғалы қорымындағы қорғандар б.д.д. VIII–IV ғғ. 
аралықтарына жатқызылады [Смирнов, Петренко 
1963: 16–17].

Ембі-Темір аудандарында ерте темір дәуіріне 
жатқызылатын тас мүсіндері табылған болатын. Бұл 
жайлы А.В. Попов ОҒАК кезекті отырысында баян-
дама барысында тоқталып өтті. Ғалымның айтуы 
бойынша тас мүсіндерін анықтау барысында беткі 
жақтары сынған, адамның бейнесі мен мойнында 
әшекей бұйымның болуы мүмкін деген болжамдар 
жасаған [Протокол № 10 1907: 55–57].

И.А. Кастанье 1912 ж. Орталық Азия археологиялық 
ескерткіштерінде зерттеу жұмыстарын «Түркістан 
археология әуесқойларының үйірмесі» арқасында 
жүргізді.

Жоғарыда аталып өткен зерттеу жұмыстарының 
қорытындысы «1906 жылдарға дейінгі Торғай 
облысындағы археологиялық зерттеулерге қысқаша 
шолу» [Попов, Кастанье 1906] және «Қырғыз даласы 
мен Орынбор өлкесінің көне ескерткіштері» [Каста-
нье 2007] атты зерттеу еңбектері болып табылады.

И.А. Кастаньенің ғылыми жұмыстарына тоқталып 
өтсек, алғашқылардың бірі болып «Қорған» сөзінің 
мағынасына анықтама беру аясында, қазақ халқының 
сәулет ескерткішінің пішініне қарай бөлінетінін 
айтқан. Және де қарастырып өткен зерттеушілердің 
жалпы жұмыстарына салыстырмалы түрде талдау 
жасау арқасында объективті түрде көзқарастарын 
көрсетуге тырысқан. 

А.В. Попов ерте темір дәуіріне қатысты 
мәліметтерді жүйелеуге бірден бір атсалысты. 
Ғалым скифтік және сармат тайпалары мәдіниетінен 
анықталған материалдық мәдениеттің мәліметтері 
негізінде бұл тайпаларды бір халық ретінде 
қарастыруды қолдамады. Бұл мәселелердің шешімі 
ретінде алдағы уақытта археологиялық зерттеу 
жұмыстарының керектігін алдыға тартты [Попов 
1911: 148].

Қорытындылай келе ОҒАК жұмыстары ерте темір 
дәуірі кезеңіндегі археологиялық ескерткіштердің 
зерттелуімен қатар сармат мәдениеті кезеңінің бір-
неше мәселелеріне байланысты көзқарастардың 
қалыптасуының алғашқы кезеңі болып табыла-
ды. Азамат соғысы уақытында археологиялық 
зерттеу жұмыстары уақытша тоқтатылды. ХХ ғ. 
20–30 жылдардағы зерттеулердің қайта жандану 
уақытында, ОҒАК зерттеушілерінің еңбектері сармат 
мәдениеті кезеңінің зерттелуінде бірден-бір мәлімет 
көзіне айналған болатын.



103

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Әдебиет
Аниховский А.Л. Раскопка древних курганов-мо-

гильников в Тургайской области, в Актюбинском уезде 
// Труды ОУАК. – 1905. – Вып. 14. – С. 66-79.

Гуцалов С.Ю. Родионов В.В. Отчет об археологиче-
ских разведках и раскопках в Актюбинской области в 
1985 г. // Архив ИА КН МОН РК. Д. 2084, 198 л.

Кастанье И.А. Отчет об экспедиции в Актюбинском 
уезде летом 1904 года // ОУАК. – 1905. – Вып. XIV. – С. 
188-199.

Кастанье И.А. Отчет о раскопках шести курганов в 
Актюбинском уезде летом 1906 г. // ТОУАК. – 1907. – 
Вып. XIX. – С. 102-116.

Кастанье И.А. Несколько слов о свастике // ТОУАК. 
– 1911. – Вып. 23. – С. 77-78.

Кастанье И.А. Древности Киргизской степи и Орен-
бургского края. – Алматы: Дайк-Пресс, 2007. – 2-е изд. 
– 516 с.

Нефедов Ф.Д. Археологические исследования 
в Южном Приуралье (1887–1888 год) и в Прикамье 

(1893–1894 год) // Материалы по археологии восточ-
ных губерний. – М.: Наука, 1899. – Т. ІІІ. – С. 1-41.

Попов А.В. Несколько слов по археологии Тургай-
ской и Уральской области // ТОУАК. – 1906. – Вып. XVI. 
– С. 16-28.

Попов А.В. По поводу доклада А.И. Деревенскова // 
ТОУАК. – 1911. – Вып. 23. – С. 63-71.

Попов А.В., Кастанье И.А. Обзор археологических 
раскопок в Оренбургской губернии и в Киргизской сте-
пи // ТОУАК. – 1906. – Вып. XVI. – С. 206-224.

Протокол № 10. Очередное заседание 7 го сентя-
бря // ТОУАК. – 1907. – Вып. XIX. – С. 47-58.

Смирнов К.Ф. Сарматы на Илеке. – М.: Наука, 1975. 
– 176 с.

Смирнов К.Ф., Петренко В.Г. Памятники савромат-
ской культуры Поволжья и Южного Приуралья / САИ. 
– М.: Наука, 1963. – Вып. Д1-9. – 40 с.

Соколов Д.Д. Из поездок по степи [Наблюдения и 
заметки] // ТОУАК. – 1908. – Вып. XIX. – С. 210-216.



104

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Еуразия даласының көне тарихи сахнасында 
Шығыс Қазақстан өңірі ерекше маңызға ие. Себебі 
бұл мәдени-тарихи өңір ерте замандардан бері адам-
зат дамуындағы күрделі үдерістермен тығыз байла-
нысты. Бұл өңірде алғашқы қауымдық құрылыстан 
бастап, орта ғасырларға дейінгі кездің өзінде 
көптеген археологиялық мәдениеттер қалыптасып, 
дамығандығын археологиялық мәліметтер арқылы 
толыққанды расталған. Тәуелсіздік кезеңінен бастап 
шығыc Қазақcтан аумағы археологиялық тұрғыдан 
жүйелі түрде зерттеліп келе жатыр. Бүгінгі күнде өңірде 
б.з.б. IX–VI ғғ., яғни ерте темір дәуірінің ерте кезеңіне 
тиесілі зерттелген жерлеу ескерткіштерінің жалпы 
саны 25–ке жуық. Жұмысымызда тарихилық принцип-
тер мен тарихнамалық жүйелілікке сүйене отырып, 
ерте сақ кезеңі ескерткіштерінің зерттелу тарихын үш 
ірі кезеңге бөліп қарастырамыз: 1) революцияға дейінгі 
кезең (XVIII–ХХ ғғ. басы); 2) кеңестік кезең (ХХ ғғ. 20-90 
жж.); 3) тәуелсіздік кезеңі (1991 ж. басынан бүгінгі күнге 
дейін). Бұл ретте екінші – кеңестік кезеңнің зерттелу 
тарихын археологиялық ойдың, зерттеу әдістерінің да-
муына қарай XX ғ. 60 жж. екінші жартысы – 80 жж. бірін-
ші жартысы уақыт аралығын жеке кезең ретінде бөліп 
аламыз.

Революцияға дейінгі кезеңінде алғашқы академия
лық экспедицияға қатысушылар қазіргі Шығыс 
Қазақстан өлкесіне 1733–1743 жж. келген болатын. 
Академик Г.Ф. Миллер Ертіс өзенін бойлай Семей мен 
Өскемен бекіністерін басып өткен. Өскеменнен алыс 
емес жерде, Ертіс өзенінің жағасында Г.Ф. Миллер 
1734 ж. бірнеше қорған мен Үлбі өзенінің оң жағала
уында екі қорғанға қазба жұмыстарын жүргізген. 
Жүргізген зерттеулерінен көне дәуірден сыр шер-

ҚОСЫЛБАЕВ Б.Т.

Қосылбаев Бекзат Телманұлы
Әл-Фараби ат. Қазақ ұлттық университеті, 

Алматы қ., Қазақстан;
kossylbayev@gmail.com

ШЫҒЫС ҚАЗАҚСТАННЫҢ ЕРТЕ САҚ КЕЗЕҢІНІҢ ЗЕРТТЕЛУІ
(жерлеу-ғұрыптық ескерткіштер негізінде)

тетіндей мардымды деректер табылмағандығына 
қарамастан еңбегінде: «Бoлашақта бұл жерлерден әлі 
де құнды заттар табылар», – деп сенімді түрде жазып 
кеткен болатын. Ал 1768–1774 жж. арасында екінші 
экспедиция жасалған болатын. Патшалық шенеунік-
тер ұйымдастырған экспедицияға қатысушылар ішін-
де П.С. Паллас, И.П. Фальк, И.Г. Гмелин, Х. Барданес 
Ертістің жoғарғы ағысындағы ежелгі қорғандар туралы 
мәліметтерді жинақтап, зерттеген болатын. Солардың 
ішінде зерттеуші Г.И. Спасскийдің жүргізген жұмыстары 
елеулі дүниелер қатарына жатқызылады. Оның ішін-
де «Записки о Сибирских древностях» еңбегін атап 
өту керек. Академик Радлов археологиялық ескерткі-
штерді зерттеуде шынайы ғылыми әдістерді пайда-
лана отырып, ол тек ежелгі Шығыс Қазақстанды ғана 
емес, сонымен бірге бүкіл Қазақстанды зерттеуге 
зор үлес қосты. [Радлов, 1989: 14–69]. ХХ ғасыр бас 
кезіндегі белгілі ғалым А.В. Адрианов 1906, 1910 жəне 
1911 жылдары Семей облысы жерінде археологиялық 
зерттеу жұмыстарын жүргізді. Солдатово ауылы 
маңындағы Майемер қорымындағы қазба, ерте скиф 
және пазырық уақытындағы мініс жылқысының ат 
әбзелдерін жаңғырту жұмыстарын жасады, аталған 
өңірге тән ат әбзелдерінің ерекшеліктерін атап өткен 
болатын [Адріановъ 1916: 1–98].

Кеңестік кезеңінде 1935 жылдан 1971 жылға де
йін Шығыс Қазақстан аумағында, осы аумақтағы 
«скиф әлемінің» жалпы көрінісін қалыптастырған                                                                                                                              
С.С. Черниковтың басшылығымен кешенді архео
логиялық зерттеулер жүргізілді [Бесетаев 2014: 18]. 
1959 жылғы С.С. Черниковтың басшылығындағы 
археологиялық экспедицияның алдына қойған макса-
ты 1949 жылы басталған Шілікті қорымын нақтылай 

Аннотация: Мақалада Шығыс Қазақстан өңірінің ерте сақ кезеңінің зерттелу тарихы қарастырылған. Зерттеу 
нысаны ретінде алып отырған өңірде ерте темір дәуірінің қалыптасу кезеңі бүгінгі таңда өзекті мәселелердің бірі 
екені анық. Тарихилық принципке сүйене отырып, ерте сақ кезеңінің зерттелу тарихын қазан төңкерісіне дейінгі, 
кеңестік кезең және тәуелсіздік жылдар кезеңі деп ірі үш кезеңге бөліп баяндайтын боламыз. Шығыс Қазақстан 
ерте сақ кезеңінің зерттелуін жүйелеу, сараптау осы мақаланың өзегі ретінде алынып отыр.

Түйін сөздер: Шығыс Қазақстан, ерте сақ кезеңі, сақ қорғандары, жерлеу ғұрпы, зерттелу тарихы

© Қосылбаев Б.Т.



105

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

зерттеу болып табылды. Өскемен және Бұқтырма 
СЭС құрылысының басталуына байланысты мақсатты 
қазба жұмыстары қолға алынып, оған Ш. Уәлиханов 
атындағы тарих, археология және этнология инсти-
туты да қатысады. С.С. Черников қазған Шілікті об-
асы Шығыс Қазақстанның далалық бөлігінің тамаша 
ескерткіші болып табылады, ол 51 қорғаннан түратын 
сақ дәуіріне жататын ең үлкен обалар тобы ашыл-
ды. Басқа жерлердегі сияқты, мұнда да ұсақ обалар 
жоқ. Обаның солтүстік батысынан оңтүстік шығысқа 
дейінгі алып жатқан көлемі 8 км. Соның ішіндегі 13 
қорғанның диаметрі 100 м, ал биіктігі 8-10 м. Қалған 
қорғандaрдың диаметрі 20-дaн 80 м дейін жетеді. Осы 
жердегі орталық қорғанынан б.з.б. V ғасырдың екінші 
жартысынa жататын хайуанат стилінде жасалынған 
алтын қапсырма және тағы да басқа материалдар 
тапқан. Бұл арнайы экспедициялық топ өз жұмысын 
1952, 1961-1962, 1971 жылдaры аралығында жүргізеді. 
Бұл – жүздеген жылдар бойы кісі жерленген, тайпалар 
мен ру көсемдерінің үлкен зираты [Омаров 2015: 15-20; 
Байпақов, Таймағамбетов 2009: 168–175].

1959 жылы С.С. Сорокин Шығыс Қазақстанның ерте 
көшпелілер тарихына ерекше қызығушылық танытты. 
Ол Катон, Курту II ескерткіштерін зерттеді. Деректер 
кешенін зерттеуші, соның ішінде Курту II қорымынан 
жиналған жылқысы бар адамды жерлеу материалдары 
бoйыншa aлғашқы рет б.д.д. IX ғасырға дейінгі ерте-
дегі ескерткіштердің хронологиясын кеңейтті. Күрту ІІ 
ескерткіші Қазақ Алтайындағы темір дәуіріне жататын 
ең ерте ескерткіш болып табылады. Ол туралы Ре-
сей археологтары Таулы Алтайдағы зерттелген мате-
риалдар негізінде бийке мəдениетіне жататындығын 
жан-жақты талдаулар негізінде дəлелдеген. Бұл 
кезеңдеулердің мерзімделуі радиокөміртектік сарапта-
мамен нақтыланған [Тишкин 2007: 79–122].

XX ғ. 60 жж. екінші жартысы – 80 жж. бірінші жар-
тысы уақыт аралығын қарастыратын болсам, 1955 
жылы Шүлбі CЭС-і аумағындағы археологиялык бар-
лаулар барысында Уба-Форпост, Пьяный Яр, Қарашат, 
Пролетарка қорғандарының археологиялық картала-
ры жасалды. Біздің дәуірімізге дейінгі VIII–VII ғғ. жа-
татын Зевакино жерлеу кешенінің Ф.Х. Арсланованың 
ашылуымен жағдай өзгере бастады. Ертістің оң 
жағалауында, оңтүстік Сібір мен Алтайдың карасук 
тайпаларымен жерлеу рәсімінде кейбір ортақтығы бар. 
Бірақ карасук тайпаларынан айырмашылығы Зевакино 
кешеніндегі тайпаларда қыш ыдыстар мүлдем жоқ, ал 
заттардың көп бөлігі карасук-татар формаларының қола 
пышақтарынан тұрады. Ертіс өзенінің сол жағалауында 
орналасқан Измайлов қорымында және қарама-қарсы 
жағалаудағы Қоғалым қорымында өтпелі кезеңнің екі 

кешені зерттелді [Арсланова 1972: 253–258]. Измай-
ловка ескерткіші ғылыми әдебиеттерде кеңінен та-
нымал болды, негізінен беғазы жерлеу кешені және 
беғазы қорымдарының бірінде екі ат жерлеу орны та-
былды. Измайловка қорымындағы ерте орта ғасырлық 
кешеннің қазба материалдары мен үш салттық есеп-
теулер әртүрлі себептермен ұзақ уақыт өткеннен кейін 
ғылыми айналымға түсті. Материалдарды алдын-ала 
жариялау нәтижесінде 21-қорғанның ең жарқын олжа 
– дискіде бейнеленген айна ғана танымал болды [Ер-
молаева 2012: 66].

1988 жылы жасақталған Шығыс Қазақстан архео
логиялық экспедициясы (З.С. Самашев, А.С. Васю-
тин, А.С. Ермолаева) ерте қола дәуірінен бастап ерте 
орта ғасырға дейінгі ескерткіштерді зерттеді. Диаме-
трлері 8–22 м, биіктіктері 0,4–1,6 м қазылған Құрық 
I, Құрық II обаларына негізінен ішкі (қабір шеті) және 
ішкі, сыртқы қоршау салу, батыстан шығысқа қарай аз-
дап ауытқымалы түрде болып келетін ұзын сопақша 
қабірге адамды арқасымен, басын батысқа қаратып 
жерлеу тән. Бірақ қазылған әр оба жеке көзқараспен 
қарауды талап етеді. Мысалы, Құрық I, № 1 обадан 
адам мәйітінің жоғарғы жағында бастары оңтүстікке 
қаратылған төрт бүркіттің қаңқасы мен қыш ыдыс та-
былса, Құрық II, № 1 обада жерлеу ағаш табытты тас 
жәшікте жасалынған. Ал Құрық II, № 6 обада тас жәшік 
пен қабір шұңқырының ортасында бастары жұлынған 
астында қой сүйегі қойылған жылқы сүйегі ашылуы 
кешенде күрделі ғұрыптық салттардың орын тепкен-
дігін көрсетеді. Оба құрылысын жете зерттеуге аса 
мән берген бұл зерттеушілер соңында құрылымның 
тұрғызылуы ретін қайта жаңғыртады [Оңғарұлы, 2004: 
36].

Тәуелсіздік кезеңінде 1993 жылы Ю.П. Алехин 
ашқан Кондратьевка XXI қорғаны Семей облысының 
Новошульба ауданында (Алтай өлкесінің Локтев ау-
данымен шекарада) б.д.д. VII–VI ғғ. басында Рудный 
Алтай, бәлкім ерте сақ этностарының бірінде болған 
жерлеу құрылыстары мен ғұрыптарын қайта құруға 
мүмкіндік берді. Жерлеу алдында тік бұрышты пішін-
дегі терең, ұзын шұңқырда бірнеше тәжден тұратын 
бөрене үйі салынды, оның ішінде ағаш кесілген табыт 
орнатылды. Табыттың ішінде қару-жарақпен (ерлер) 
немесе әшекейлермен (әйелдер) және тұрмыстық 
заттармен жабдықталған қайтыс болған адам артқы 
жағына созылған күйде қойылды. Қабір шұңқыры мен 
жерленген (басы) солтүстікке бағытталған. Қорғанның 
батыс шетінде жеке шұңқыр жасалды [Алехин 1999].

1992–1994 жж. аралығында А.А. Ткачев басқарған 
Шығыс Қазақстан мемлекеттік университетінің 
археологиялық экспедициясы Ф.Х. Арсланова зертте-



106

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

ген ерте темір дәуірінің Қызылтас қорымы мен 
Өскемен қаласы маңындағы Меновное V қорымында 
қазба жұмыстарын жүргізді. Диаметрі 7-12 м, биік-
тігі 0,25-0,6 м бұл обаларда жер асты сопақша қабір 
шұңқырының шеті тастармен қоршалған, тас жабынды 
астында жылқымен қоса, не жалғыз адам жерлеулері 
мен тас үйінді астында қоршауы бар, төрт жағынан 
кертпештеле қазылған шұңқырда тас жәшікке қару-
жарағымен, тұрмыстық заттарымен (бәріне дерлік 
қыш ыдыс қойылған) бірге қойған отбасылық жерлеу 
(3 адам) және жеке жерлеулер (Қызылтас) зерттелінді 
[Оңғарұлы 2017: 54]. 1998 жылы Шығыс Қазақстан мем-
лекеттік университетінің Жоғарғы Ертіс археологиялық 
экспедициясы Өскемен қаласынан солтүстік-батысқа 
қарай 13 км жерде, Ертістің сол жағалауының бірін-
ші Жайылма террасасында орналасқан Герасимовка 
қорған қорымында археологиялық қазба жұмыстарын 
жүргізді. Зерттелген нысандар қарақшылардан зардап 
шеккен. Алайда, қазба жұмыстары кезінде жазылған 
мәліметтерге сәйкес іске асырылған жерлеу салтының 
негізгі элементтерін қайта жаңартуға болады [Ткачев, 
Тишкин 1999: 194–198].

Алтай тау тізбегінің оңтүстік-батыс бөлігінде жатқан 
жан-жағын тау жoтaлары қоршаған ерте темір жəне 
түрік дəуірінің Майемер қорғандарында З.С. Сaмaшeв 
басқарған 1997 жылғы қазақ-француз экспедициясы 
зерттеу жұмыстарын бастады [Омаров 2015: 39].

1998–2000 жж. аралығында Шығыс Қазақстан об-
лысы қазіргі Күршім ауданында З.С. Самашев бастаған 
Қазақстан-Ресей біріккен археологиялық экспедиция-
сы зерттеулері нәтижесінде Айнабұлақ 2 қорымында 
орналасқан №4 қорғанынан ерте сақ кезеңіне жататын 
жерлеу ашылды [Дашковский, Самашев, Тишкин 2007].

2003 жылы Шілікті қoрымынaн конструкциясы 
осыған ұқсас, ағаш қимасы мен оба үйіндісінен тұратын 
тағы бір «патша обасы» Ә.Т. Төлеубаев жетекшілігімен 
қазылды. Осы археологиялық нысанды қазған экспе-
диция құрaмында археолог Ғ.Қ. Омаровта қажырлы 
еңбек етті. Шілікті-1-3 тобындағы бұл oбaдaн (Шілікті-3, 
№2 оба; Бәйгетөбе) алтын киімді адамның қалдықтары 
табылған. Обаның биіктігі 7,9 м, диаметрі 97,4 м.                             
Ə.Т. Төлеубаев жетекшілік еткен археологиялық экспе-
диция 2004-2006 жылдары 22 қорғаннан тұратын Шілік-
ті 2 қорымындағы осы қорғандар тізбегінің оңтүстігінен 
санағандағы біріншісі жəне көлемі жағынан ең үлкені 
№ 1 қорғанына қазба жүргізді. 2006 жылғы маусымда 
қазба жұмысы негізінен Шілікті 2 қорымындағы № 1 
қoрғанында үшінші жыл жалғастырылды, нəтижесінде 
оның архитeктуралық құрылымы тoлықтай ашылды 
[Байпақов, Таймағамбетов 2009: 170].

З.С. Самашев 2009 жылы басталған экспедици-
ясында Майемер 2 қорымындағы жұмыстар қайта 
жаңғыртылды, оның барысында солтүстік-оңтүстік 
сызығы бойымен созылған бес жерлеу нысандарынан 
тұратын бір тізбекте орналасқан ерте сақ уақытының 
екі қорғаны зерттелді. 1 қорған жер бетіне жерленген 
әйел (?) адамның мүрдесі және оған тиесілі жерлеу 
заттарының ішінде моншақтар, сырға табылған бола-
тын, ал 2 қорғанында ат әбзелдерінің элементтері тір-
келді. Аттың басы мен мойнында қола бұйымдарының 
қалдықтары табылды, бұл оның безендірілуі болды 
[Бесетаев 2014: 17–28].

З. Самашев пен А. Наглердің бастамалары не-
гізінде 2009 жылы Ақсуат қорымында қазақ-неміс экс-
педициясы зерттеу жұмыстарын жүргізді. Тарғабатай 
тауының теріскей беті, яғни Шығыс Қазақстан облысы, 
Тарғыбатай ауданының орталығы Ақсуат ауылының 
шығыс, оңтүстік-батыс және батыс төңірегінде ерте те-
мір дәуірінің ақсүйектік, элиталық қорымы орналасқан. 
Бұл Қабдеке, Қараоба, Төртоба, Қырықоба, Шы-
бынды сынды қорымдағы негізгі көлемі жағынан 
үлкен қорғандар белгілі бір реттікпен, тізбек бойын-
да тұр. Картадағы қорғандар осы үлкен обалардың 
маңына шашынқы орналасқан. Бүгінгі таңда, жалпы 
бұл бес қорынан алдын-ала есептеу бойынша екі 
жүзден астам қорған анықталды. Бұл орындардың 
зерттелмеуі алтайдың далалық өңіріндегі Құлақожа 
осы мәдениетімен осы дәуірге қатысты тарихи 
құндылықтардың ақтандық тұстарының  ашылма-
уына себепкер болып тұрғаны туралы зерттеушілер 
еңбектерінде айтып жүр. Ал бұл қорғандар осы 
уақытқа дейін Қазақстан археологиялық картасында 
[Қазақстанның археологиялық картасы 1960] да, тіпті 
Шығыс Қазақстан облыстық археологиялық ерекшелік-
терін тізбесінде де тіркелмеген [Самашев, және т.б. 
2010: 94–105].

2013 жылы Бесобада Ғ.Қ. Омаров зерттеу 
жұмыстарын жүргізген болатын. Бесоба І қорымы 
Шығыс Қазақстан облысы Күршім ауданы Ақбұлақ 
(бұрынғы Горный ауылы) ауылынан солтүстік батысқа 
қарай 2 шақырым жерде, Күршім – Теректі күре жолының 
сол жағында, Ақбұлақтан Майтерек ауылына баратын 
дала жолының бойында оңтүстік шығыстан солтүстік 
батысқа қарай бағыттала орналасқан. Қорғанда 
табылған әртүрлі заттардың (қару-жарақ, әшекей және 
тағы басқа) жиынтығына қарап, көшпелілікке өту кен 
өндіру мен қола балқыту ісін одан әрі дамытқандығын 
байқауға болады. Халық санының өсуі мен әскери 
қақтығыстардың жиілеуі салдарынан, оларға қажетті 
заттардың шикізатын қола өндірісі қанағаттандыра 



107

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

алмады. Міне осы тұста ерте көшпелілердің темір-
мен таныстығы басталған секілді. С.С. Черниковтың 
пайымдауынша: Шығыс Қазақстан жеріндегі тайпалар 
темірмен б.з.б. VІІ ғасырлардың соңына таман таныса 
бастаған. Бірақта бұл аталған уақыттың өзінде темірден 
жасалған заттар тек өте бай (патшалық) обаларда ғана 
кездесті. Ал жалпы заттар мен қарудың көпшілігі әлі 
де болса қоладан жасалды. Мұның өзі Қазақстанның 
шығыс өңірі қарастырылып отырған кезеңде қола 
өндірудің ең ірі ошағы болғандығын көрсетеді. Кейбір 
зерттеушілердің пікірі бойынша, Тарбағатай өңіріндегі 
ерте көшпелілердің біраз бөлігі б.з.б. VІІІ соңы мен 
б.з.б. VІІ ғасырларда Таулы Алтайға қоныс аударып, 
жергілікті тайпалармен ассимиляцияға түскен. Бірақ 
олар Алтайдағы ежелгі тайпалардың әдет-ғұрыптарына 
өзгерістер енгізе қоймаған тәрізді. Шығыс Қазақстан 
мен Алтайдағы ерте көшпелілердің ескерткіштерін 
зерттеген М.П. Грязнов мұндағы екі үрдісті баса атап 
өтеді. Біріншіден, олар қару жасаудың жаңа материа-
лы – темірді игеруі. Екінші, ерте көшпелілерде алғашқы 
қауымдық құрылыстың ыдырауы нәтижесінде, жеке 
меншіктің үстемдік алып, әлеуметтік жіктелістің бел-
гілері анық көріне бастайды [Омаров 2015а].

Елеке сазы Тарбағатай жотасының солтүстік бет-
кейінде орналасқан, аласа таулармен (Сары шоқы, 
Аршалы, Ақшағыл, Ақберен) қоршалған және Қарғыба 
өзенінің көпсалалы шағын өзен – өзендерімен тілім-
делген, сондай-ақ Батпақты учаскелері мен жазықтық 
биіктіктері бар, оларда меридионалды бағытта жүздеген 
адам орналасқан. Қорғандар мен мемориалдық 
құрылыстар б.д.д. I мыңжылдықтың бірінші жартысы 
– дербес топтар мен тізбектерге құрылған. 2017 жылы 
З.С. Самашев. экспедиция зерттеулері бойынша негізгі 
жұмыстар Елеке сазы ескерткіштерінің екінші тобында 
болған № 4 қорғанға шоғырланды. Қорғанның беті ша-
шылып қалған. Бұл сыртқы екі қатарлы сақинамен (ди-
аметрі – 50м, ені – 0,60 – 1,25 м) үлкен көп түсті. Оның 
ішкі кеңістігі қиыршық таспен толтырылған. Кең (4,6 - 

5,9 м), бірақ таяз (0,35 м дейін) және жабық шұңқыр, 
көрсетілген екі қатарлы сақинаға тікелей жақын 
орналасқан, бүкіл құрылымды қоршап алады және, 
мүмкін, оның жер құрылымының элементі ретінде пай-
да болуы, жеке тұлғаның құрметіне қорған тұрғызумен 
байланысты жерлеу–еске алу рәсімінің соңғы актісін 
белгілейді [Самашев, және т.б. 2018: 8–14]. 2019–2020 
жж. Елеке сазында зерттеу жұмыстарын З. Самашев 
пен Ә.Т. Төлеубаев жетекшілік етті. Далалық зерттеу-
лер тарихи зерттелетін аймақтың ежелгі халқы туралы, 
әсіресе ерте темір дәуіріндегі адамдардың мәдениеті 
туралы ақпарат. Қорымды зерттеу барысында алынған 
ерте сақ заманындағы материалдардың стилистикалық 
безендіруде көршілес аймақтардың мәдени материал-
дарымен ұқсастықтары бар екенін атап өткім келеді. 
Бәлкім, бұл б.д.д. I мыңжылдықтың басында болған кең 
мәдени алмасудың нәтижесі. Уақыт бойынша жерлеу 
ескерткіштерін оңтайлы орналастыру және талдаудың 
жаңа кешенді тәсілдері, сондай-ақ уақыт бойынша басқа 
синхронды этникалық топтармен мәдениетаралық бай-
ланыстарды іздестіру скиф-сақ археологиясының негіз-
гі атрибуттарын зерттеуде жаңа көкжиектерді ашады. 
Егжей-тегжейлі зерттеуден және осы талдауларды 
алғаннан кейін жоғарыда сипатталған ескерткіштер 
бойынша егжей-тегжейлі мәлімдемелер жарияланады 
[Толеубаев және т.б. 2020: 172–197].

Қортындылай айтар болсам сақтар археология-
сы көпжылдар бойы жинaлғaн зерттеу материалдары 
бойынша кең таралған. Ерeкшe керемет жерлеу орын-
дары тайпалық ақсүйектер, орасан зор құрылыстар, 
жазулардың болуы сақтар қоғамы рулық-тайпалық 
құрылымын елеулі сақтай отырып, eртe мeмлекеттік 
құрылым деңгейінде болғандығын айғақтайды. Сақтар 
уақытындағы ескерткіштeрді зерттеу осы тарихи 
кезеңдегі әлеуметтік-саяси жағдайды бағамдауға бола-
тынымен өзекті.

Ғылыми жетекші: 
Б.Б. Бесетаев

Әдебиет
Адріановъ А.В. Къ Археологіи западнаго Алтая (изъ 

поьздки въ Семипалатинскую область въ 1911 г.). Пе-
троградъ, 1916. – 98 с.

Алехин Ю.П. Рудный Алтай в древности и в средне-
вековье // Серебряный венец России (Очерки истории 
Змеиногорска). – Барнаул: Издание управления архив-
ного дела администрации Алтайского края, 1999. – С. 
17–65.

Арсланова Ф.X. Новые Материалы VІІ-VІ вв. до н.э. 
из Восточного Казахстана // СА. – 1972. – № 1. – С. 
253–258.

Байпақов К.М, Таймағамбетов Ж.Қ. Қазақстан архе-
ологиясы. – Алматы: Қазақ университеті, 2009. – 570 б.

Бесетаев Б.Б. История изучения конского снаряже-
ния кочевников Восточного Казахстана скифо-сакского 
времени // Вестн. Новосиб. гос. ун-та. Серия: История, 
филология. – 2014. – Т. 13. – Вып. 7: Археология и эт-
нография. – С. 17–28.

Дашковский П.К., Самашев З.С., Тишкин А.А. Ком-
плекс археологических памятников Айна-Булак в Верх-
нем Прииртышье (Восточный Казахстан). – Барнаул: 
Азбука, 2007. – 96 с.



108

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Ермолаева А.С. Памятники предгорной зоны Казах-
ского Алтая (эпоха бронзы – раннее железо). – Алматы: 
Институт археологии им. А.Х. Маргулана, 2012. – 238 с.

Омаров Ғ.Қ. Бесоба қорғандары. – Алматы: Қазақ 
университеті, 2015а. – 28 б.

Омаров Ғ.Қ. Шығыс Қазақстанның ерте темір дəуірі. 
– Алматы: Қазақ университеті, 2015. – 256 б.

Оңғарұлы А. Қазақстанның ежелгі тұрғындарының 
жерлеу ғұрпы. – Алматы: Ә.Х. Марғұлан атындағы ар-
хеология институты, 2017. – 252 б.

Радлов В.В. Из Сибири. Страницы дневника. –                    
М.: Наука, 1989. – 740 с.

Самашев З., Наглер А., Оралбай Е., Виланд Р., 
Төлегенов Е., Кариев Е., Бесетаев Б. Ақсуат қорғандары 
(қазақ-неміс зерттеулерінің алғашқы қорытындылары) 
// Қадырбаев оқулары – 2010: II халықаралық ғылыми 
конференциясы (Ақтөбе қ., 15–16 қазан, 2010 ж.) / 
Науч.ред.: А.А. Бисембаев. Алматы, 2010. – 94–105 бб.

Самашев З., Онгар А., Чотбаев А., Нускабай А., 
Каирмагамбетов А., Киясбек Г., Кызырханов М. Куль-
тура ранних саков Тарбагатая (Начало комплексных 
исследований погребально-поминальных памятников 
на Елеке сазы в верховьях р. Каргыба) // Материалы 
международной конференции «Алтай – золотая ко-

лыбель тюркского мира». (г. Усть-Каменогорск, 16–17 
сентября, 2018 г.) / Гл.ред, Отв.ред.: Д. Ахметов. Усть-
Каменогорск: Акимат ВКО, 2018. – С. 8–14.

Тишкин А.А. Создание периодизационных и куль-
турно-хронологических схем: исторический опыт и 
современная концепция изучения древних и средне-
вековых народов Алтая. – Барнаул Изд-во Алт. ун-та, 
2007. – 356 с.

Ткачев А.А., Тишкин А.А. Курганы раннескифского 
времени на могильнике Герасимовка в Восточном Ка-
захстане // Итоги изучения скифской эпохи Алтая и со-
предельных территории (сборник научн. статей) / Под.
ред.: Ю.Ф. Кирюшина и А.А. Тишкина. – Барнаул: Изд-
во Алт. гос. ун-та, 1999. – С. 194–198.

Толеубаев А.Т., Жуматаев Р.С., Омаров Г.К., Ша-
кенов С.Т., Бесетаев Б.Б., Ергабылов А.Е. Результаты 
археологических исследований 2019 г. на могильнике 
Елеке сазы 2 // Марғұлан оқулары – 2020: «Ұлы Дала 
археологиялық және пәнаралық зерттеулер аясында» 
атты халықаралық ғылыми-тәжірибелік конференция 
материалдары. 2 том. (Алматы қ., 17–18 қыркүйек 
2020 ж.) / Жауапты ред. Б.А. Байтанаев. – Алматы:                          
Ә.Х. Марғұлан ат. археология институты, 2020. –                                                                           
С. 172–197.



109

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Адамды және оның басты байлығы – рухани өмірі 
мен мәдениетін зерттеу оның ежелгі тарихи өткенін 
түсінбейінше мүмкін емес. Антропогенездің және 
мәдени генезистің бастаулары мен процестері әрқашан 
параллель және өзара байланысты болды. Адам-
зат тарихы – әртүрлі мәдениеттердің, халықтардың, 
діндердің, өркениеттер мен мемлекеттердің тарихы. 
Дегенмен, «жазбаша» және «мемлекеттік» тарих – 
бұл жаһандық адамзат тарихының қысқа ғана сәті, 
олардың көпшілігі бізге өткеннің тілсіз материалдық 
қалдықтарынан – әртүрлі артефактілерден белгілі: көне 
еңбек құралдары, қорымдар, қоныстар, өнер заттары, 
монеталар және т.б. Бұл нысандарды зерттеу, оларды 
өңдеу, жүйелеу және түсіндірумен археология және са-
лалас ғылымдарының негізі бағыты айналысады. Де-
генмен, археологияның ең негізі міндеті – адамзаттың 
өткенін оның барлық көріністерінде: тұрмысында, 
шаруашылығында, өнерінде, дінінде, соғысында, са-
удасында тарихи қайта құру. Археологияның тарихи-
гуманитарлық білім жүйесі ретінде білім берудегі орны  
үнемі тынымсыз өсіп келеді. Бұл жерде археологиялық 
ашылулар санының тұрақты түрде жыл сайын көбеюі 
және соңғы дереккөздердің ғылыми айналымға ен-
гізілуі маңызды рөл атқарады. Археологиялық мате-
риалды тек тарихи әдістермен зерттеу мүмкін емес. 
Мұнда жаратылыстану ғылымдарының пәнаралық 
байланыстары мен әдістері маңызды: физика, хи-
мия, биология, геология және т.б. Археология жалпы 

ТАУАСАРОВА Д. Р.

Тауасарова Дилорам Рахимовна
Түркістан облыстық «Ұлы Дала Елі» орталығы,

Түркістан қ., Қазақстан;
Dila777mktu@mail.ru

АЛТЫН ОРДА НУМИЗМАТИКАСЫ

тарихи мақсаттар мен міндеттерді шешуге арналған, 
негізгі қайнар көздерінің сипатымен ерекшеленеді. 
Оның  негізін материалдық көздер құрайды: қолдан 
жасалған еңбек құралдары, құрылыстар, қорымдар, 
тиындар. Археологиялық деректану көздерінің ерекше 
сипатымен және олардың ғылыми зерттеу үдерісінің 
далалық, камералық-зертханалық және кабинеттік деп 
үш кезеңге бөлінуіне байланысты өзіндік ерекшеліктері 
бар. Бірінші кезеңде дерек көздерін іздеу және жинақтау 
басым болады. Екінші кезеңде келіп түскен материал-
дар өңделеді: олардың классификациясы, материа-
лы, өндіріс технологиясын, мақсатын анықтау. Үшінші 
кезеңде адамзаттың көне тарихын зерттеуге арналған 
дереккөздерді зерделеу және сыни, археологиялық 
есептерді дайындауда, басылымдар, мақалалар мен 
монографиялар жазуда көрінеді. Бұл кезеңдер бір–
бірімен тығыз байланысты және кез келген тәжірибелі 
археологтың жұмысында көрініс табады [Хромов 2007: 
56–57]. 

Археология ғылым  ретінде қалыптасу барысын-
да міндетті түрде салалас ғылымдарда дами түскені 
белгілі. Ежелгі замандағы сауда жолдарын анықтау, 
табылған көмбелер мен  монеталардың топография-
сын жасау, типтерін анықтау, монеталардың белгілі бір 
мемлекет шеңберінде таралу дәрежесін, техникалық 
ерекшеліктерін, штампельдердің анықтауда археоло-
гияда нумизматиканың септігі теңдессіз. Қазыналар 
мен табылған жеке монеталарды тіркеу кез келген 

Аннотация. Мақалада Жошы Ұлысындағы ақша айналымы туралы мәселелер қарастырылады. Зерттеу 
жұмысында археологиялық материалдарды зерттеудің пәнаралық маңыздылығына салыстырмалы талдау 
жүргізіліп, оның ішінде көне тиындарды камералдық өңдеу және жүйелеудің ғылыми негіздері сарапталады. 
Мақаланың негізгі мақсаты Ұлық Ұлыстың тарихи-дамуындағы барлық факторлар этникалық, экономикалық және 
мәдени үдерістерге тигізген ықпалын көрсету болып табылады. Сонымен қатар, Алтын Орда ақша айналымының 
Өзбек хан және Жәнібек хан тұсындағы тарихи ерекшеліктері қамтылып отыр. Зерттеу барысында, Алтын 
Орданың аумағындағы ақша айналымының Еуразияның көптеген халықтарына тигізген ықпалы мен оның та-
рихи сабақтастығы, нәтижелері анықталады. Автор мақаланың қорытынды бөлімінде, нумизматика ғылымының 
маңыздылығына тоқтала отырып, оның ежелгі сауда және экономика, тарихи-география, саясат пен әдет-
ғұрыптарды анықтаумен байланысты екендігіне назар аударған. 

Түйін сөздер: Ортағасыр, Алтын Орда, Жошы Ұлысы, ақша айналымы, нумизматика, археология, тарихи 
деректер.

© Тауасарова Д. Р.



110

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

археологиялық нысанның материалдық мәдениетін 
зерттеудің маңызды және қажетті элементі болып 
табылады. Тіркелген нумизматикалық ескерткіштер 
белгілі бір тарихи аймақтың шаруашылық өмірінің 
деңгейін бағалауға мүмкіндік береді. Нумизматикалық 
ескерткіштер әрбір мемлекеттің ішіндегі тауар–ақша 
қатынастарының жай-күйі мәселелерін қарастыруға 
көмектеседі. Жасыратыны жоқ, монеталардың сыртқы 
түрі мемлекеттің бет-бейнесі болып табылады. 
Геометриялық пішіннің дәлдігі, анықтығы, соғу сапасы, 
кейбір стандарттардың болуы – мұның бәрі маңызды. 
Осы көрсеткіштердің барлығы неғұрлым жоғары болса, 
біз соғұрлым дамыған мемлекет тарихын зерттеумен 
айналысамыз.

Әрине, тарихта өз ақша айналымы мен теңге сарай-
лары болған мұндай мемлекеттер аз емес. Осындай 
империялардың бірі – Алтын Орда. ХІІІ ғасырдың орта 
шенінде қалыптасқаннан бері тарихи әдебиетте «Ал-
тын Орда» атауын алған Жошы Ұлысы. Ұлық Ұлыста 
4 теңге сарайы құрылды (монетный двор): Бұлғар, 
Қырым (Солхат), Сарай және Хорезм. Бұлғар теңге 
сарайы Шығыс Еуропадағы моңғолдар құрған Алтын 
Орда Ұлыс-Жошы мемлекетінде теңге соғуды бірінші 
болып бастады.Теңге сарайлары әрқайсысы өздерінің 
Ұлыстарының ақша айналымын қамтамасыз етуге тиіс 
болды. Алтын Орданың монеталарын шартты түрде 
екі үлкен топқа бөлуге болады: моңғол ықпалы әлі де 
анық байқалатын ерте (XIII–XIV ғ. басы) және соңғы 
(XIV–XV ғ. басы)  орта ғасырлардағы ислам әлеміне 
тиесілі.Монеталардың негізгі металы күміс болды, 
сонымен қатар кейбір теңге сарайлары  мыс монета-
ларды да шығарды. Моңғолдардың өздері пұтқа та-
бынушы болғанымен, моңғол тілінде сөйлегенімен, 
жазу үшін ұйғыр әліпбиін пайдаланғанымен, жаулап 
алынған жергілікті халықтың көпшілігі көне түркі тілін-
де сөйлегенімен, олар жасаған барлық теңге сарай
ларының бұйымдарындағы теңге жазбалары әуел 
бастан-ақ араб графикасын пайдаланған. Бүкіл XIII 
ғасырдың екінші жартысында осы теңге сарайларының 
әрқайсысының монетасы сол ұлыс аймағынан сыртқа 
өте сирек шықты.Бұған себеп монеталар әртүрлі 
салмақ нормалары бойынша соғылған, дизайны мен 
атаулары әртүрлі болған. Алтын Орда пайда болғанға 
дейін болған дәстүрлерді  түсінбегенше, көршілес мем-
лекеттердегі осыған ұқсас мәселелерді зерттемейінше 
Алтын Орданың монета және ақша айналымын түсіну 
мүмкін емес. Осы кезеңде кейбір Ұлыстарда аталған 
тұрақты жұмыс істейтін теңге сарайларымен қатар 
уақытша теңге сарайлары пайда болып, тез жойылып 
кетті [Беговатов, Пачкалов 2013: 83–96]. Ең алдымен, 
бұл бұрынғы Еділ Болгариясының аумағын алып жатқан 

сол кездегі ең дамыған Бұлғар Ұлысына қатысты. 
Бүгінгі күнге дейін Биляр мен Шұңғатта соғылған күміс, 
мыс теңгелер, Төменгі Еділ Ұлысында Құтлұғкентте 
соғылған дирхамдар табылған. Дәл осы археологиялық 
артефакттар Алтын Орданың әскери жағынан керемет 
үйлестірілген механизм болғаны сияқты, экономикада 
да үлкен серпіліс болғанын айғақтайды.Жошы Ұлысы ең 
өркениетті мемлекеттердің бірі болған. Алтын Орданың 
ғасырлар бойынан жеткен ақшалар: монеталардың сан 
алуан түрлерін – олар ұлыстың әр аймағында өзінше 
шығарылғанын көрсетеді. Алтын Орда тарихындағы 
көптеген күрделі мәселелердің ішінде нумизматикалық 
дереккөз кейде белгілі бір оқиғалар туралы жалғыз ба-
яндауыш қызметін атқарады. Өзге мемлекеттер мен 
Алтын Орда арасындағы экономикалық және саяси 
қатынастарды зерттеу сол кездегі оқиғаларды түсіну 
үшін өте маңызды. Орта ғасырларда Алтын Орда 
хандары басқарған аумақтағы табылған теңгелер 
қазынасы ХІV ғасырдың соңы–XV ғасырдың басындағы  
саяси оқиғаларды баяндайтын жалғыз және дербес 
ақпарат көзі болып табылады. Сондай-ақ табылған мо-
неталар осы кезеңдегі Жошы Ұлысының ақша айналым 
саясаты туралы ақпарат көзі болып табылады. Алтын 
Орда территориялары Еуразияның отырықшы егін-
шілік аймақтары мен далалық аймақтарын қамтыды. 
Көшпелілер мемлекетінің мәдени және экономикалық 
өмірінде отырықшы аймақтар басым рөл атқарды. 
Дала көшпелілерінің жерлеу ғұрпын жан-жақты 
зерттей келе, теңге табылған ескерткіштер көп емес
тігін көрсетеді. Мокринский І ірі қорғанынан көптеген 
монеталар табылды [Марыксин 2009: 246-275]. Бұл 
ескерткіштегі монеталардың микроқазыналары Өзбек 
(1313-1341) және Жәнібек (1342-1357) хандардың 
тұсына жатады. Батыс Қазақстан аумағындағы Ал-
тын Орда дәуірінің басқа ескерткіштерінде де монета 
мен заттай артефактілер құрамында Өзбек хан мен 
Төменгі Еділ монетасының күміс дирхамдары ба-
сым [Пачкалов 2009: 276-281]. Қорғандарды зерттеу 
барысында жерленген адамның тізе арасында,сол 
қолдың астында тиындар табылған. Қолдың асқазанға 
бүгілгенін ескерсек, жерлеу кезінде сол қолға салынған 
деп болжауға болады.Аталмыш қорымдарда табылған 
бірінші монетаның бет жағында: «Әділ Сұлтан Өзбек 
хан», сырт жағында: «Алладан басқа тәңір жоқ және 
Мұхаммед оның пайғамбары» таңбасы түскен. Екінші 
жағында (реверсінде) «Әділ Сұлтан Жәнібек хан», сырт 
жағында: «Гүлістанда соғылған, хижраның 752 жылы» 
деген жазбалар түскен. (1349/1350). Сондай-ақ Орск 
қорған қаласының іргесіндегі II Новоорск қорымында 
жүргізілген қазба жұмыстары кезінде қорымнан хан 
Өзбек атынан Сарайда соғылған күміс дирхам, сондай-



111

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ақ белгісіз монеталардың сынықтары табылды.Соны-
мен қатар қорымының қазбалары кезінде Хорезмде-
гі Өзбек хан пен Жәнібек ханның тұсында соғылған 
үш күміс дирхам табылды [Матюшко, 2015: 25-74]. 
Дирхамдар Чебенки ауылынан солтүстікке қарай 2,5 
шақырым жерде Сакмара өзенінің сол жағалауынан 
кездейсоқ табылған екен. Осылайша, Орал дала-
сы аумағындағы қорымдардағы теңгелерді зерттеу 
нәтижесінде Алтын Орда дәуіріндегі мемлекеттердің 
Орталық Азиямен тығыз байланысы дәлелденді. Ал-
тын Орданың Еуразия халықтарының тарихында үлкен 
маңызы болды, көптеген аймақтарда мемлекеттіліктің 
қалыптасуына, моңғол-түркі-славян мәдениеттерінің 
байланысын нығайтуға әсер етті.Алтын Орда дәуірінің 
дамуы және Еуразия континентінде жаңа тарихтың 
басталуына сеп бола алды. Ұзақ уақытқа созылған 
азаматтық қақтығыстардың тоқтатылуы және бірігу 
процесінің аяқталуы, Моңғолия билігінің сауданың да-
муын ынталандыруы, халықаралық қарым-қатынастар, 
барлық жерде пошта жүйесін енгізу, бұрын алыс болған 
халықтар арасында сауда және мәдени байланы-
стар орнады.Ұлыстардың жерінде сауда керуендері 
мен дипломатиялық өкілдіктердің бірігуі, саяхатшы-
лар алыс жерлерге барып, Еуропаға бұрын беймәлім 
Азия елдері мен халықтары туралы мәліметтер та-
ралды, моңғолдар дала мәдениетіне орталық билік 
идеясын әкелді. Ұйымдаспаған тайпалардың бірігуі, 
хандықтардағы қоғамдық ұйымның нормалары мен 

мемлекеттілік нысандарын қолдану кейінгі моңғол 
дәуірінде пайда болды [Фёдоров–Давыдов 2003: 28-
52]. 

Қорыта айтқанда нумизматикалық ғылымның 
маңызы өте зор өйткені бұл Алтын Ордамен басқа 
елдердің арасындағы айырбастар мен экономиканы, 
сондай-ақ олардың тарихы, географиясы, саясаты, 
діні, әдет-ғұрыптары туралы білуге мүмкіндік береді. 
Нумизматикаға қатысты палеография, символизм, 
өнер тарихы, басқа ғылымдар қатарында халықтың 
немесе ұлттың тарихы туралы білім беруге қызмет 
етеді. Алтын Орда бұл әрине әлем тарихының  сахна-
сында ойып тұрып орын алған алыптардың бірі. Жеті 
ғасырдан астам уақыт өтіп, 750 жыл тарих қойнауында 
қалды.

Тарихи дамудағы барлық факторлар этникалық, 
экономикалық, мәдени үдерістерге өз ықпалын тигізіп 
отырады. Кей жағдайларда оның дамуына қолайлы 
жағдайлар жасаса, кейде оны уақытша болса да те-
жейді. Бірақ үдерісті тоқтата алмайды. XIII ғасыр ба
сындағы моңғол жаулап алуы қазақ тарихында жаңа 
бір дәуірді – Алтын Орда дәуірін қалыптастырды. Осы 
дәуірдің алғашқы кезеңіндегі Жошы ұлысында, одан 
кейінгі Алтын Ордада болған барлық тарихи жағдай
лар этникалық үдерістерге де өз әсерін тигізді. Демек, 
Алтын Орда – Ұлық ұлыстың ұрпақтары қазіргі қазақ 
мемлекеттілігінің тарихында өзіндік орны бар белесті 
кезеңнің бірі.

Әдебиет
Беговатов Е.А., Пачкалов А.В. Новые находки 

джучидских монет в Республике Татарстан // Город и 
степь в контактной евро-азиатской зоне: материалы 
III международной научной конференции, посвящен-
ной 75-летию со дня рождения профессора Г.А. Фе-
дорова-Давыдова (1931―2000) (1.03.2022)/ Отв. ред.                            
Рудаков В.Г. – Вып. 184. – Москва:ГИМ, 2013. – С. 83-
96.

Матюшко М.В. Погребальный обряд кочевников 
Степного Приуралья IX-XIV вв. // Автореферат дисс. 
канд. ист. наук. – Оренбург: Университет, 2015. – С. 25-
36. 

Марыксин Д.В. Могильник эпохи Золотой Орды Мо-
кринский I (по материалам работ 2008 года) // Вопросы 
истории и археологии Западного Казахстана / Гл.ред. 

Сдыков М.Н.– №1. – Уральск: ЗКЦИиА, 2009. – С. 246-
272.

Пачкалов А.В. Нумизматические находки в могиль-
нике Мокринский I // Вопросы истории и археологии 
Западного Казахстана/ Гл.ред. Сдыков М.Н.– №1. – 
Уральск: ЗКЦИиА, 2009.– С. 276-281.

Фёдоров-Давыдов Г.А. Денежное дело Золотой 
Орды. – М.: Палеограф, 2003. – 344 с.

Хромов К.К. К вопросу о денежном обращении в за-
падной части Улуса Джучи: Новая серия медных монет 
Токты, выпущенная на монетном дворе Крым в 1298–
1307 гг. // Восточная нумизматика в Украине. Монеты 
Джучидов и сопредельных государств в XIII–XV вв./ 
Общ. ред. Хромова К.К. – Ч. II. Сборник публикаций. – 
Киев, 2007. – С. 56–57.



112

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Қазақстан археологтарының тынымсыз еңбегінің 
нәтижесінде соңғы бесжылдық ішінде Маңғыстау 
территориясында әлемдік деңгейдегі құндылықтар 
қатарына кіреді деп танылған екі үлкен археологиялық 
жаңалық ашылды. Оның біріншісі - біздің дәуірімізге 
дейінгі XI ғасырдағы Алтынқазған жерінен табылған 
діни қабір (жерлеу) кешені болса, екіншісі - IV ғасыр 
ескерткішіне жататын Қарақабақ қалашығы. Алдын ала 
зерттеулер бойынша қалашықтың тарихы атақты сауда 
жолы Ұлы Жібек жолының солтүстік тармағына тығыз 
байланысты болуы мүмкін деген жорамал айтылуда.

Бұл екі жаңалық қазіргі Маңғыстау территориясы
ның әлі де археологиялық тың деректердің көп болу 
әлеуетінің жоғарылығына, сондай-ақ көптеген ғылыми 
жаңалықтардың тек бастамасы екенін нұсқайды. Сол 
себепті ауызекі тілде, жергілікті тұрғындар мен тури-
стер арасында «жұмбақ жайлап, аңыз өрген», «ашық 
аспан астындағы музей» деп аталатын Маңғыстау өңірі 
кешенді, бірізді әрі жүйелі археологиялық зерттеуді 
қажет етеді.

2017 жылдан бастап, осы аймақта ғұндар 
мәдениетіне тиесілі үш «моланы» (жерлеу орындары) 
А.Е. Астафьев бастаған бір топ зерттеушілер зерттей 
бастаған болатын [Астафьев, Богданов 2021:67]. Атал-
мыш жерлеу орындары Қарақабаққа жақын орналасқан, 
материалдар  олардың кейінгі сарматтардың жерлеу 
мәдениетіне ұқсайтынын, ғұн дәуіріне де келетінін 
көрсетеді. Яғни, осы мекенде табылған археологиялық 
деректер Қарақабақ қалашығына жақын аймақты 

ТҮГЕЛБАЙ Н.Ә.

Түгелбай Нұрбек Әбдіғалиұлы
Әбіш Кекілбайұлы ат. Маңғыстау облыстық

тарихи-өлкетану музейі, 
Ақтау қ., Маңғыстау облысы;

nurbek.10.28@mail.ru

ҰЛЫ ЖІБЕК ЖОЛЫНЫҢ СОЛТҮСТІК ТАРМАҒЫ – ҚАРАҚАБАҚ

Орал, Еділ және Солтүстік Қара теңіз тұрғындарымен 
тығыз байланыста болған көшпенділер мекендегенін 
дәлелдеп отыр. Қарақабаққа қатысты молалар мен 
бекіністің өзін терең әрі жүйелі зерттеп жүрген ғалымдар 
қатарында қазақстандық А.Е. Астафьев пен ресейлік 
ғалым Е.С. Богдановты ерекше атап өту керек. Бұл екі 
археолог ғалым жүйелі әрі бірізді зерттеулер жасап, 
табылған деректер негізінде бірқатар тұжырымдар жа-
сап шықты [Астафьев, Богданов 2019; 2021].

Ал Қарақабақ қалашығының ашылу уақытына 
тоқталсақ. А.Е. Астафьев басқарған археологиялық 
барлау жұмыстарының нәтижесінде 2005 жылы 
Маңғыстау облысы, Түпқарағай ауданы Каспий теңізінің 
солтүстік-шығыс бөлігінде Қарақабақ шатқалында ел-
дімекен орны табылған болатын. Бұл жердің атауы 
әртүрлі карталармен және т.б. дереккөздерінде «Кара-
кавак», «Каракуак» деп кездеседі [Астафьев, Богданов 
2019:18]. Қалашық аумағында жер бетінде шашылып 
жатқан керамикалық және т.б. олжаларды мерзімдеу 
бойынша жүргізілген жұмыстар «Древние сокровища 
Устюрта и Мангыстау» еңбегінде көрініс табады [Сама-
шев және т.б. 2007:333]

Бекіністің орналасуына, топонимикалық атауына на-
зар аударсақ. Ол – Қарақабақ шатқалындағы Каспийдің 
солтүстік-шығысындағы Қошақ шығанағының оңтүстік 
жағалауында, теңізге төніп тұрған жартасты қалдықта 
орналасқан үлкен бекініс, 3 га жерден астам аумақты 
алып жатыр [Гавритухин және т.б. 2019:172]. Жер-
гілікті тұрғындар осы тектес табиғи биік жартастарды, 

Аннотация. Қазақстан қазіргі Маңғыстау облысы аумағы арқылы теңіз жолдарымен Ресей арқылы Батыс ел-
деріне сауда-саттық жасайды. Экспорттық, импорттық тауар алмасудың Каспий теңіз сауда жолы арқылы жүруі 
жаңа заманда немесе соңғы уақыттағы аймақтағы порт салынуынан пайда болған жоқ. Оның тарихи тамыры 
тереңде жатыр. Атап айтқанда, Маңғыстау облысының территориясы маңызды мемлекетаралық, еларалық сауда 
жолдарының тармақтарының бірі болғанына археологиялық дәлелдер көп. Солардың бірі Қарақабақ шатқалында 
орналасқан ежелгі қалашық орны. Теңіздің солтүстік жағасында орналасқан бұл қала типтес бекініс б.д.д 1 ғасырда 
хорезмдіктер салған қуатты сауда-қолөнер факториясы болған. Бүгінгі таңда Қарақабақ қалашығын қазақстандық 
археолог А.Астафьев пен ресейлік археолог Е.Богданов жүйелі зерттеуде. Мақалада ежелгі қаланың Ұлы Жібек 
жолында орналасқаны, Маңғыстау тарихының Ұлы жібек жолымен байланысы туралы баяндалады.

Түйін сөздер: археология, Маңғышлақ, II–VI ғасыр, мәдениет, өркениет, сауда–саттық, Қарақабақ шатқалы, 
бекініс.

© Түгелбай Н.Ә.



113

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

сондай-ақ аласа тауларды «таушық» деп атаған. Бұл 
сөз Маңғыстауда күні бүгінге дейін қолданыста. Қара
қабақ қалашығы орналасқан жер кейбір деректерде                                                                                                                                   
А.Е. Астафьевтің айтуынша, «Емді» деп те аталған 
екен. Елді мекен орналасқан жартас оны айнала қоршап 
тұрған ландшафттан 100 м биікте тұр. Қалашыққа кер-
тілген баспалдақтардан жасалған жартасты соқпақ 
арқылы көтеріліп жетуге болады. Бекіністің ішкі жағы 
өңделмеген ірі-ірі кесек тастармен нығайтылғандығы 
байқалады. Бұл жергілікті тұрғындар тарапынан кезін-
де сырт шабуылдардан елді мекенді қорғауға қатысты 
қауіпсіздік шараларының жан-жақты ойластырылғанын 
көрсетеді.

«Қалашық аумағы 12 шаршы метр болатын Үстірттің 
кең аумағына жалғасады, негізгі сілемнен ұзындығы 
560 метр Байлама деп аталатын бекініс қабырғасымен 
бөлінген».

Әдебиеттерде теңіз бетінен қарағандағы жар-
тас көзді жауып тұрған қалың қара қас немесе қабақ 
секілді екендігі туралы жазылған. Шатқал атауының 
ғылыми негізі конгломератпен байланысты. (Кон-
гломерат (conglomeratus) – «тығыздалған» деген 
мағынаны білдіретін латын сөзі). Конгломерат – бір-
біріне ұқсамайтын, ретсіз, механикалық байланыс – 
тығыздалу нәтижесінде түзілген ассорти, яғни қоспа. 
Қоспа түрлі мөлшердегі  саз, әк, кремний, қиыршық 
тастардан құралып, цементтелген және түрлі пішін-
дегі (дөңгелек, сопақша, т.б.) шөгінді тау жынысы». 
Қарақабақ шатқалы қарауытып көрінетін осы конгломе-
рат тау жынысынан түзілген.

Қарақабақты кешенді зерттеудің алғашқы кезеңін 
2017 жылы археолог А.Е. Астафьев жүзеге асыр-
ды. Жүйелі бірізді жүргізілген 2017-2018 жылдардағы 
экспедицияның нәтижесінде А.Е. Астафьев бастаған 
археологтар тобы екі қазба алаңында археологиялық 
жұмыстар жүргізді. Олар: №1 – солтүстік шетіне жақын 
дуалдың біріне, №2 – оңтүстік-шығыс секторында 
орналасқан корғанға ұқсас биіктікте. Жұмыс барысын-
да көптеген құрылыс конструкциялары (көпбөлмелі 
құрылыстардың қабырғалары, көшелер және т.б.) 
ашылды [Астафьев, Богданов 2019: 19]. Сонымен 
қатар, бірге түсті металдан жасалған көптеген пласти-
налар және мыс пен мыс қиындылары жиі кездеседі. 
Бұл деректерге сараптама жасау барысында ежел-
гі Маңғышлақта мыс құмдары мен оларды қорытқан 
арнайы өндіріс орындарының қалдық іздерінің ірі 
қоры бар екенін еске алған дұрыс, әсіресе б.д.д.                                                                                                                 
1 мыңжылдықтың белгілері көп кездеседі. Яғни олар
дың қай уақытқа жататындығын анықтау қиынға соқпай
ды. Сонымен қатар табылған қайрақтар мен тастарға 
қарасақ, жергілікті тұрғындар мен келушілерге қызмет 

еткен шаруашылық орындары болған деп болжауға 
мүмкіндік береді. Ал сауда ісіне келер болсақ, жергілік-
ті жерден табылған ыдыс-аяқтар, қорғасын пломба-
лары және 70-тен астам мыс тиын дәлел бола алады 
«Табылған тиындардың ішінде 39 хорезмдік Артрамуш, 
Вазамардың, сондай-ақ сасанидтік Шапур I, Варахран 
IV, Йаздегер I, Пероз I сияқты басқарушылардың 
және  Бұхар соғдыларының басшылары – Мавактың, 
Асбардың тиын ақшалары бар. Тиындардың соғылу 
уақыты  II ғ. соңы  – III ғ.бас кезіне және V ғ. ортасы 
– VI ғ. ортасына жатады. Бұлардың арасында  қатты 
сырылған қытайлық және төрт кейінгі орта ғасырлық 
тиындар бар» [Гавритухин және т.б. 2019:172]. Ал 
Аркадий мыс тиыны (395-408 жж.) XII–X ғасырларда 
белсенді жұмыс жасаған Қараған кемежайының тер-
риториясында жасалып, қолданыста болған деп бол-
жануда [Астафьев, Петров 2017:108]. Аталмыш кеме 
тоқтайтын Қараған мекені Қарақабақ шатқалымен ше-
каралас орналасқан.

Қарақабақ нумизматикасына назар аударсақ, 
әсіресе византиялық Флавий Аркадийдің тиынымен 
байланыстыратын болсақ, онда Қарақабақтың порт си-
патында болғанын бағамдауға болады. Археологиялық 
зерттеулер негізіндегі мәліметтер бізге қаланың Ұлы 
Жібек жолының сауда-саттық жүйесіндегі орны ерек-
ше болғандығын дәлелдейді. Бекіністің географиялық 
орны және табылған артефактілер аталған елді мекен-
дерде түрлі шаруашылықтар,  өндірістер, тұрғындар 
арасында тауарлы-ақшалы экономикалық қарым-
қатынастар болған деп пайымдауға жол ашады. Со-
нымен қатар соңғы антикалық дәуірде, ерте орта 
ғасырда Орта Азия және Каспий жағалауындағы ел-
дермен, көшпелі қоғаммен сауда қарым-қатынасын 
дамытудағы соншалықты маңызын да түсіне ала-
мыз. Зерттеу объектісіне тиындарды алуымыздың 
себебі мынада. Олар бізге сол заманның тиын басып 
шығаратын арнайы сарайлардың локальды аймағы, 
жұмыс жасаған уақыттары туралы ақпарат беріп қана 
қоймайды. Бұл тиындарды символ, белгі деп атауға да 
әбден болады. Оларды зерттеу әдетте сол кезеңдегі 
миграциялық үдерістердің қай жерлермен өткендігін 
анықтауға мүмкіндік беретінімен құнды. Сондай-ақ 
соғылған тиындардың бетінде жаңа белгілердің пайда 
болуы мемлекетаралық байланыстарды дәлелдейтін 
құжат болуы да мүмкін.

Маңғыстаудың Қарақабақ шатқалында жүргі
зілген экспедициялық зерттеулер барысында 
Қарақабақ шатқалынан бекініс мекенінің және 
тарихи-археологиялық деректердің табылуы сауда-
саттық байланыстары болған және жоғары деңгейде 
қарқынды дамыған деген пайымдауды бекіте түсіп 



114

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

отыр. Облыс аумағын терең зерттеп жүрген еліміздің 
тәжірибелі зерттеуші-арехологы Андрей Астафь-
ев бекініс аумағынан табылған жәдігерлерге сүйене 
отырып былай дейді: «Алдын ала зерттеулер оның 
біздің дәуірімізге дейінгі І ғасырда хорезмдіктер салған 
қуатты сауда-қолөнер факториясы екенін көрсеткен. 
Кейін, IV–V ғғ.аяғындағы ғұн дәуірінде қаланы жарты-
лай отырықшы көшпенділер жайлаған. Қаланың сауда 
және қолөнер орталығы ретінде дамуы да осы кезең. 
Көптеп табылған монеталар Қытай, Бұхар, Соғды, 
Ежелгі Хорезм, Парфия және Сасандық Иран мен 
сауда байланысында болғанын көрсетеді. Византия 
монетасының табылуы – Еділ мен Жайық өзендері 
арқылы Каспий мен Қара теңіз арасын  байланыстырған 
су жолы болғанының дә¬лелі. Қарақабақ қалашығы 
– Ұлы Жібек жолының Солтүстік құрлықтық–теңіз 
тармағының болғанын және оның осыдан 2000 жыл 
бұрын Маңғыстау арқылы өткенін дәлелдейтін алғашқы 
материалдық куә!»[Маңғыстаудан табылған <...>].

Халықаралық дәрежедегі археологиялық жаңа
лықты Ресей Ғылым Академиясының археология 
және этнография институты Сібір бөлімшесінің аға 
ғылыми қызметкері Евгений Богданов та құптап отыр. 
Ғалымның пікірінше, «Қарақабақ қалашығы I және II-V 
ғасыр аралығында өмір сүріп, болжалды дерек бойын-
ша,  V ғасырда жер сілкінісінің әсерінен күйреген. Ежел-
гі қалашықта бір кездері қолөнер мен сауда-саттық 
өркендеп, мыңдағантұрғын өмір сүрген деп болжануда. 
Ол кезде Каспийдің деңгейі жоғары болғандықтан, бұл 
жерде тұщы су көздерінің мол қоры, алуан түрлі фауна-
сы болғаны анықталған» деп қостайды» [Маңғыстаудан 
табылған <...>].

Маңғыстау облысы аумағында табылған Алтын
қазған мен Қарақабақ қалашығының беткі қабаттарына 
археологиялық қазба жұмыстарын жүйелі жүргізу 
нәтижелі, табысты болғанын ескере отырып, Ұлы Жібек 
жолында өмір сүрген  ата-бабамыздың айналадағы 
көрші елдермен сауда-саттық байланыстары туралы, 
қоршаған ортамен және басқа да әлеуметтік-саяси 
тұрғыдағы әрекеттерін болжап, білуге зор мүмкіндік 
беріп отыр. Ғалымдардың аталған мекендердің тек 
беткі қабатын ғана ашу арқылы тапқан дәлелдері мен 
деректерін ықпалдастыру, кіріктіру (интерпретациялау) 
арқылы тұтас халықтың күнделікті тыныс-тіршілігін 
жүйелеп, қалпына келтіріп, түсіндіруге болатындай. 
Бұлай деуге монеталардан да басқа көптеп табылған 
қыш ыдыстар дәлел. Бұл археологиялық зерттеу, 
қазба жұмыстарының әлемдік археология саласына 
қосылған зор  үлесі деп танылуда.  Тарихи артефак-
тілерді, жәдігерлерді қалыпқа келтіру заманауи ар-
хеология мәселелері мен тарихқа қызығушылықты 
арттыруға үлкен мүмкіндік беріп отыр. Яғни, табылған 
көптеген артефактілерге зер салсақ, Қарақабақ 
қалашығының Ұлы Жібек жолының солтүстік тармағы 
болғанын дәлелдеуге болатындай. Қарақабақты негізгі 
зерттеуші археолог ғалым А.Е. Астафьев Арал–Кас-
пий аймағындағы қалашық типтес мекеннің болғанын 
дәлелдейтін бірден-бір ескерткіш деп атап өтеді. Бұл 
мақалада да автор қаладан табылған ескерткіштер 
оның III–V ғғ. Ұлы Жібек жолының солтүстік тармағының 
ірі сауда-қолөнер болғанын айғақтайды. Қала тип-
тес болғанына қабырғалардың, үйлерді салудың та-
стан басқа қыш кірпіштерден салынуы нұсқайды деп 
тұжырымдайды.

Жетекшілері
Құдайберген С., Абишева З., Рысбаев Б.

Әдебиет
Астафьев А. Е., Богданов Е. С. Древний город на 

восточном берегу Каспийского моря // STRATUM plus. 
– 2019. – № 4. – С. 17–38.  

Астафьев А.Е., Петров П.Н. Полуостров Мангыш-
лак в морском торговом сообщении эпохи Золотой 
Орды // Археология евразийских степей. 2017. № 6. С. 
101–115.

Астафьев А.Е., Богданов Е.С. Элитное погребение 
гуннского времени на могильнике Каракабак (Манги-
стау, Казахстан) // Археология, этнография и антропо-
логия Евразии. – Т. 49, № 4, 2021. – с. 57-68

Гавритухин И.О., Астафьев А.Е., Богданов Е.С. Фи-
булы с поселения Каракабак (Полуостров Мангышлак) 

// Поволжская археология / глав. ред. Ситдиков А.Г. – 
Казан: Изд. «Фән», 2019. – Вып. 3 (29). С. 170-189

Маңғыстаудан табылған «Алтынқазған» кешені 
мен Қарақабақ қалашығы өңірге турист тарта ала-
ды // «Kazinform» халықаралық ақпараттық агент-
тігі – URL: https://lenta.inform.kz/kz/mangystaudan-
tabylgan-altynkazgan-kesheni-men-karakabak-kalashygy-
onirge-turist-tarta-alady_a3774120 (өтініш берілгін күн 
14.03.2022)

Самашев З., Кушербаев К., Аманшаев Е., Астафьев 
А. «Сокровища Устюрта и Манкыстау» / науч. ред. М. 
Елеуов. – Алматы: Археология, 2007. – 400 с.



115

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Бүгінде отандық археологияда әлі де толығымен 
зерттелмеген территорияның бірі Шыңғыстау өлкесі 
болып отыр. Дегенмен де Шыңғыстаудың Орталық 
Қазақстандық тау–кен металлургия облысымен көрші 
жатқандығы, тіршілікке қажет табиғи ресурстардың 
жеткілікті болуы, дәстүрлі түрде малшылыққа жайлы 
келуі – өңірдің көне заманнан бері игерілуі тиіс деген 
ойға нұсқайды. Және де бұл ойлардың растығын осы 
жұмысқа арқау болып отырған Қаракемер қорымының 
материалдары көрсетуде. Алда сөз болатын 
Қаракемер қорымындағы №1 қорған б.д.д. XIX–XVIII 
ғ. мерзімделіп, Сарыарқадағы ерте алакөл кезеңінің 
нұртайлық ескерткіштерімен байланыстырылып отыр. 

2021 жылы Шығыс Қазақстан облысы, Абай 
ауданы, Қараауыл ауылынан батысқа қарай 34 км 
қашықтықта орналасқан Қаракемер жайлауында 
«Шыңғыстау археологиялық экспедициясы» қазба 
жұмыстарын жүргізді. Қаракемер жайлауын таулы 
өлкенің қойнауындағы кең жазық алқап деп сипаттауға 
болады. Қорым орналасқан жер теңіз деңгейінен 900 м 
биіктікте жатыр. 

Экспедицияның жұмысы Қаракемер қорымындағы 
қола дәуірінің ескерткіштерін қамтыды. Қола дәуірінің 
саны жетеу болып табылатын шағын ескерткіштер тобы 
Барлыбай өзенінің оң жақ жағасы, өзен арнасынан 100 
м жерде, өзеннің жайылма үсті терассасында жатыр. 
Олар С–О бағытта 150 м тізбекте, бір-бірлерінен 
әртүрлі арақашықтықта орналасқан. 

Бұл жұмысқа арқау болып отырған ескерткіш 
№1 қорған болып табылады (1-сур.). Ескерткіш 
тастан жасалған қоршаудан, ғұрыптық орыннан және 
қоршаудың ортасында орналасқан тас жәшіктен 
тұрады. Қоршау бүйірімен нығыздалып қойылған, 

РЫСБЕРГЕНОВ М. А.

Рысбергенов Мұса Ахатұлы
Л.Н.Гумилев атындағы Еуразия ұлттық университеті,

Нұр-Сұлтан қ., Қазақстан;
rysbergenov.mussa@mail.ru

ШЫҢҒЫСТАУ ӨҢІРІНДЕГІ ЕРТЕ АЛАКӨЛДІК ЖАҢА ЕСКЕРТКІШ

тіктөртбұрышты келген сұр түсті құмтас тақтатастардан 
тұрғызылған. Пішімі шеңбер болып келген, диаметрі – 
7 м. 

Қорғанның шым қабатының қалыңдығы 0,08 м жетіп, 
жусан, көде, бетеге секілді өсімдіктерден тұрды. Шым 
қабатынан кейін 0,17 м болатын сары сұр түсті сазды 
топырақ қабаты алынды. Шым қабатынан материкке 
дейін қазылған аумақтың тереңдігі 0,25 м құрады. 

Қоршаудың ішінде, солтүстік-шығыс бөлігінде, 
қоршау тастарынан 0,18 м арақашықтықта пішімі 
сопақша келген, тастан жасалған ғұрыптық орын 
болды. Өлшемдері: ұзындығы – 0,95 м, ені – 0,62 м, 
тереңдігі – 0,35 м. 

Ғұрыптық орынның ішінен қыш ыдыс табылды. Қыш 
ыдыстың көлемі шағын, горшок тәрізді, ашық формалы 
қарапайым ыдыс болып табылады. Түбі тегіс, 
бүйірінің дөңестігі осал, иығы жоқ, мойны өте әлсіз 
болып келген. Ернеуі қалың (10 мм), тегіс, сәл сыртқа 
жантайған. Қыш ыдыстың орнаменті бүйірінің жоғарғы 
тұсы (топтастырылған үш горизонтальді зиг-заг) мен 
мойны тұсында (топтастырылған үш горизонтальді 
сызық) салынған. 

Қоршаудың ішінде, тас жәшіктің солтүстік (ұзын) 
қабырғасынан 0,50 м жерде құрбандыққа шалынған 
жылқының қабырғалары, жілік сүйектері мен тістері 
табылды (1-сур.).

Тас жәшік материк деңгейінен (0,25 м) тағы 
да 0,05 м тереңдікке ұзындығы 2,75 м, ені 1,15 м 
қазба салынғанда анықталды. Тас жәшік Б–Ш бағыт 
бойынша қойылған, өлшемдері келесідей: ұзындығы –                              
2,10 м, ені – 1,15 м, тереңдігі – 1 м. Жәшік бетінен 0,20 м 
тереңдікте қолданысы белгісіз қола бұйым анықталды. 
Жәшіктің батыс басында, 0,40 м тереңдікте жылқының 

Аннотация. Бұл ғылыми жұмыс соңғы қола дәуірінің Шыңғыстау өңіріндегі ерте кезеңіне арналған. Алакөл 
мәдениетінің ерте алакөлдік кезеңіне жататын ескерткіштердің Шыңғыстау өңірінен табылуы – соңғы қола 
дәуіріндегі осы территорияда неғұрлым ертеде орын алған үрдістерге жарық түсіреді. Осы бір ғылыми маңызы 
үлкен зерттеу бағытының алғашқы сәулесі – Шығыс Қазақстан облысы, Абай ауданындағы Қаракемер қорымы 
болып отыр.

Түйін сөздер: соңғы қола дәуірі, ерте алакөл кезеңі, нұртайлық ескерткіштер, Сарыарқа, Шыңғыстау, 
Қаракемер қорымы.

© Рысбергенов М. А.



116

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

омыртқа сүйектері мен бөктеріншегі, 0,60 м тереңдікте 
жылқының аяқ сүйектері табылды (2-сур.).

Тас жәшіктің ішінде екі адам жерленген: ер адам 
және әйел адам. Адам сүйектері әртүрлі тереңдікте, 
шашыраңқы түрде табылды. Дегенмен де жерленген 
адамдардың бастары батысқа бағытталғандығы, әрі 
ер адам сол жақта, әйел адам оң жақта жатқандығы 
туралы болжам айтуға жанама нұсқаулау бар. Оларға 
адамдардың бас сүйектері жәшіктің батыс жағында, 
ал аяқ сүйектері керісінше, жәшіктің шығыс тұсында 
анықталғанын, ер адамға тиесілі бұйымдардың 
жәшіктің сол жағында, ал әйел адамға тиесілі 
бұйымдар, сәйкесінше, оң жағында табылғанын 
жатқызуға болады. 

Әйел адам жатқан тұста, 0,70-0,80 м тереңдікте 
биконусты қола майда моншақтар (бас және аяқ 
жақтан), ақ түсті паста моншақтар (бас жақтан), 
қола сымды майыстыру арқылы жасалған жүзік (бас 
жағынан) табылды. 

Ер адам жатқан тұстың аяқ жағында, жәшіктің 
оңтүстік қабырғасы бойында, 0,90 м тереңдікте алты 
қола жебе – 1 сапты және 5 төлкелі, әрі 1 ретушьталған 
тас жебе шықты  (3-сур.). Олар ұштарымен шығысқа 
қарай қатар-қатар қойылған күйде анықталды. 

Қаракемерлік №1 қорғаннан табылған жебе 
ұштарына талдау жасар болсақ, ондағы сапты жебе 
ұшының сабы қысқа әрі трапециялы, кертіксіз болып 
келген, қанаты созыңқы және үшбұрышқа келтірілген, 
қос жақты нервюрасы бар (ұшы мен сабында жоқ). 

И.В. Мерц мұндай жебе ұштарында ұшы мен сабына 
жалғаспайтын нервюраның пайда болуы, қанатының 
созыңқы келуі, кертіктердің кішіреюі немесе толық 
жоғалуы секілді үдерістер XIX–XVIII ғ. тән екенін атап 
өтіп, «батыстық стереотипті» көрсететінін айтады 
[Мерц 2017: 180]. Мұндай дөңгелек әрі ромб тәрізді 
нервюрасы бар сапты жебе ұштары Синташта II 
[Генинг ж.б. 1992: рис. 185, 1–5, рис. 186, 1–6], дөңгелек 
нервюрасы бар сапты жебе ұштары сынташтылық 
Қалыбай 3 қорғанынан [Логвин 2019: рис. 165, 3–5] 
табылғанын айта кету керек.

Төлкелі жебе ұшына келер болсақ, Қаракемерлік 
төлкелі жебе ұшы қос қалақшалы, қанаты созыңқы әрі 
тар, ланцентті формалы, дөңгелек нервюрасы бар, 
төлкесі жасырын. Нервюра қос жақты, ұшына қарай 
қатайтқыш қыр кеңірек келеді. Оқтың ағашы төлкелі 
жебенің ұшына дейін кигізіледі. Жебенің ұшында жүзі 
жоқ, оның өткір бөлігі үшбұрышқа келтірілген түрінде 
қатайтқыш қырға қосылады. 

Қаракемерлік төлкелі жебе ұшына жобасы бойынша 
жақын балама Шет І [Кадырбаев, Курманкулов 1992: 
сур. 59, 1–6], Бозенген [Ткачёв 2002: рис. 94, 1–2, 
4–5) және Қызылтау [Кукушкин и др. 2019: рис. 3, 
1] қорымдарында кездеседі. Аталған қорымдардан 
табылған жасырын төлкесі, қос жақты дөңгелек 
нервюрасы бар жебе ұштары Еуразияның дала 
аймағында табылған ірі жебелердің қатарына жатады, 
және б.д.д. ІІ мыңжылдықтың бірінші жартысына 
жатқызылады [Евдокимов и тд. 2002: 93]. Дегенмен де 
қаракемерлік төлкелі жебелердің ерекшелігі олардың 
қатайтқыш қырының ұшына қарай кеңейіп келуінде, 
және жалпы сұлбасының орталық үлгілерге қарағанда 
созыңқы еместігінде.

Тас жебеге көшер болсақ, ол шақпақ тастан 
жасалған, тегіс негізді, үшбұрышұқа келтірілген 
қанаты бар, қос жағынан ретушьталған. Мұндай тас 

1 – сур. №1 қорған

2 – сур. Тас жәшіктің ішіндегі жылқы қаңқасының 
бөлшектері (сол жақта ракурс шығыс қабырғадан; оң 

жақта ракурс батыс қабырғадан)



117

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

жебелер сынташтылық әрі ерте алакөлдік (петровтық) 
ескерткіштерде кеңінен таралған. Кейбір ескерткіштер 
бойынша атап өтетін болсақ, олар: Оңтүстік Орал 
өңіріндегі Синташта, Синташта I қорымдары [Генинг 
ж.б. 1992: сур. 51, 1–4, сур. 161, 1–3, 6-8]; Устье I 
қонысы [Алаева ж.б. 2013: сур. 5.2, 1–10]; Кулевчи III 
қонысы [Виноградов 1982: 98] және т.б.; Торғай үстірті 
бойынша Бестамақ қорымы [Логвин 2019: сур. 31, 1-3, 
5, 7, 12, сур. 53, 1, 4–12, 15, 22, сур. 64, 8–10, 16–22], 
Қалыбай 3 қорғаны [Логвин 2019: сур. 157, 2, 7, 8, 11, 
сур. 167, 1–5].

Бұл жайында Г.Б. Зданович келесідей қортынды 
айтады: «В памятниках петровской культуры 
часто встречаются каменные наконечники стрел 
треугольной формы с усеченным основанием и реже 
черешковые сейменского типа. Это единственные 
предметы из кремнистых пород, которые, появившись 
в эпоху неолита, получили широкое распространение 
в петровских комплексах. Каменные наконечники в 
урало-казахстанских степях исчезли с исчезновением 
петровских поселений и могильников» [Зданович 1988: 
138).

Осылайша, № 1 қорғандағы тас жебе нұртайлық 
ескерткіштегі петровтық дәстүрдің бір нақышы ретінде 
көрініс беріп отырғанын айта аламыз.

Тұтастай жебе ұштары бойынша мерзімдеуге 
қортынды айтар болсақ, қаракемерлік сапты 
жебенің мерзімін анықтауда мұндай жебе ұшына тән 
құрылымдық үдерістер б.д.д. ХІХ ғ. бастау алатынына 
сүйену орынды. Ал төлкелі жебенің б.д.д. ІІ мың. 
бірінші ширегінде пайда болған Еуразия даласындағы 
архаикалық массивті төлкелі жебе ұшының өкілі екенін 
ескере келе, б.д.д. ХІХ ғ. 2 ширегі–XVIII ғ. жататын 
Қызылтау қорымының мерзімдемесін назарға ала 
отыра, төлкелі жебелердің мерзімдемесі де б.д.д ХІХ–
XVIII ғ. сәйкес келеді деп айтуға болады. Негізінен 
петровтық ескерткіштерде кездесетін тас жебе ұшының 
Шыңғыстау өлкесінен табылуы мәдени өзгерістер 

жайлы қандайда бір нақты ой тізуге әлі жеткілікті негіз 
бола алмайды. Сондықтан №1 қорғанда табылып 
отырған барлық жебе ұштары бойынша қаракемерлік 
ескерткішті б.з.д ХІХ–XVIII ғ. мерзімдеуге әбден болады 
деп санаймын.

Жерлеу дәстүрін талдауға көшетін болсақ, 
Қазақстанның қола дәуірінде жылқы малын ғұрыптық 
мақсатта құрбандыққа шалып жерлеу дәстүрі ерте 
алакөлдік кезеңге тән болып келеді. «Ерте алакөл» 
деп айтылып отырған кезеңге б.д.д. XVII ғ. бастау 
алатын алакөл мәдениетінің классикалық нұсқасына 
дейінгі ескерткіштер жатады. Бұл ескерткіштер тұңғыш 
рет Петропавлдық Есіл бойында зерттеліп, Г.Б. Зда
новичпен 1975 ж. «петров мәдениеті» атауымен ғылы
ми айналымға енгізілген болатын. Ерте алакөлдік 
ескерткіштердің таралу ареалы А.А. Ткачевтің ізде
ністері нәтижесінде Орталық Қазақстанға дейін кеңейіп, 
1999 ж. «нұртайлық мәдениет» атауы берілді. 

Қаракемерлік ескерткіш Бозенген мен Нұртай секілді 
көрнекі нұртайлық ескерткіштермен байланыстырылып 
отыр. Себебі бұл қорымдардағы келесідей жерлеу 
дәстүрі қаракемерлік ескерткіштен байқалып отыр: 

• бүйірімен нығыздалып тұрғызылған тақтатасты 
қоршау; 

• құрбандыққа шалынған жылқы сүйектерінің болуы;
• қорғанның ортасында батыс секторға қаратылып 

тұрғызылған тас жәшік пен сәйкесінше бастары 
батысқа қаратылып жерленген адамдар;

• нұртайлық ескерткіштердегі төлкелі жебелердің 
үлгілері табылуы.

Дегенмен де, нұртайлық ескерткіштер бөлек мәде
ниет дәрежесінде емес, ерте алакөлдік ескерткіш
тердің Орталық Қазақстан мен Шыңғыстау өлкесіндегі 
нұсқасы, яғни Сарыарқадағы петровтық ескерткіштердің 
түрленуінен пайда болған ерте алакөлдік ескерткіштер 
ретінде қарастырылып отыр.

Менің ойымша, соңғы қола дәуірінің басында үлкен 
территорияны қамтыған, ұқсас табиғи-географиялық 

3 – сур. Солдан оңға қарай: 1–4 – төлкелі жебе ұштары; 5 – сапты жебе ұшы; 6 – төлкелі жебе ұшы; 7 – тас жебе



118

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

ортада бір шаруашылық түрін ұстанған Солтүстік, 
Орталық және Шығыс Қазақстан өңірлеріндегі ерте 
алакөлдік қауым бір мәдени кеңістікті қалыптастырғанға 
ұқсайды. Оның үстіне осы өңірлерде өмір сүрген ерте 
алакөлдік тұрғындардың алакөлдік малшылар мәдени-
тарихи қауымының іргесі болуы – ерте алакөлдіктердің 
өздері ортақ шығу тегі бар туыс тайпалар болуымен 
қатар бір мәдени импульстің ықпалы негізінде 
салыстырмалы түрде біртұтас мәдени кеңістікті қа
лыптастырған қауымдар болуында да деп ойлаймын. 

Мұндай көзқарасыма заттай деректер негізінде 
зерттелетін археологиялық ескерткіштерді заттың ізін 
«қазбалауға» салынып бөлшектей бермеген дұрыс 
деген ойым негіз болып отыр. Сондықтан мен жергілікті 
ерекшеліктері бар ерте алакөлдік ескерткіштерді 
талдаған уақытта оларды қалдырған тұрғындар мен 
олардың мәдениетін тұтастырудан туындағанды жөн 
деп санаймын. Себебі археологияның жазба деректер 
болмаған жағдайдағы осал тұсы – тарихтағы адами 
фактор мен этникалық картинаны, этникалық қарым-
қатынас модельдерін толық әрі сенімді түрде қалпына 
келтіре алмауында. Сол себепті ауқымды миграциялар 
орын алған, материалдық мәдениетінде түрөзгерістер 
мен кейбір өзара айырмашылықтар болып отырған ерте 
алакөлдік кезеңнің мәдениетін жалпы біртұтастықтың 
шеңберінде жетіліп отырған деген ойдың тұрғысынан 
қарастыру – ең байсалды ұстаным болар еді деп 
санаймын. 

Осы тұрғыда қаракемерлік ескерткішті қалдырған 
тұрғындар Орталық Қазақстандық тау-кен металлургия 
облысын игере бастаған нұртайлықтармен етене–
жақын болған деп ойлаймын. Орталық Қазақстандағы 
ерте алакөлдік ескерткіштердің пайда болу мәселесіне 
келер болсақ, И.А. Кукушкин Орталық Қазақстан үшін 
энеолиттік немесе ерте қолалық ретінде белгілі ерте 
алакөлдік мәдениеттің іргесі болған деген мықты 
мәдени қабаттың анықталмағанын айтып отыр. 
Сондықтан ерте алакөлдік мәдени стереотиптер 
қалыптасу ошағынан толық, әрі бір сәтте көшіп 
келгендігі, осыған орай жергілікті негізде конвергентті 
даму нұсқасы туралы айтудың мүмкін еместігі жайында 
ой қорытуда [Кукушкин и др. 2019: 109–110]. 

И.А. Кукушкин сонымен қатар Орталық Қазақстан
дағы алакөл мәдениетін келесідей жүйелеуді ұсынуда:

1. Ерте кезең – б.д.д. XIX–XVII ғ. 1 жарт.
• петровтық саты (б.д.д. XIX–XVIII ғ.); 
• нұртайлық саты (б.д.д. XVIII–XVII ғ. 1 жарт.);
2. Классикалық кезең – б.д.д. XVII ғ. 2 жарт. – XVI ғ. 
Бұл концепцияның негізгі мәні келесідей болып 

табылады: ерте алакөл кезеңінің петровтық сатысында 

аталған ескерткіштерді қалыптастырған тұрғындар 
Орталық Қазақстанға келіп қоныстанды. Бұл үрдіс 
өңірдегі петровтық дәстүрлердің қысқа мерзімді 
тарихын көрсетіп, уақыт өте келе нұртайлық сатыда 
орын алған өзгерістерге жол береді [Кукушкин, 
Дмитриев 2020: 96].

И.А. Кукушкин нұртайлық сатының ескерткіштеріне 
Бозенген, Нұртай, Танабай, Табылды, Аяпберген 
қорымдарын жатқызып, ерте алакөлдік кезеңнің кейінгі 
сатысында оның ерте сатысына (петровтық) тән 
белгілердің жоғалуы орын алады деп тұжырымдайды. 
Бұл үдерістің келесідей көріністерін атап өтеді: 
шақпақ тастардан жасалған жебе ұштары жоғалады; 
топырақ қабірлер толығымен жойылып, тас жәшіктер 
кең таралады; керамикалық кешенде кішірею үдерісі 
бар қырлы пішінді ыдыстармен қатар, қорымдардың 
керамикалық коллекцияларында төмен иықты 
(кертпеш) ыдыстар басым бола бастайды; күймелік 
жылқылардың жерленуі сирейді, тек қана орталық 
қорғанда жүргізіледі; тұтастай алғанда бұл кезең 
күймешілік институтының тозуын және классикалық 
алакөл кезеңіне біртіндеп көшуді білдіреді [Кукушкин  и 
др. 2019: 130]. 

Қаракемерлік ескерткіштерде алдағы уақытта 
анықталуы ықтимал петровтық дәстүрлердің жекелеген 
нақыштарының болуы – өңірдегі трансформациялық 
үрдістерді көрсетуі әбден мүмкін. 

Осылайша, қаракемерлік ескерткіш ерте алакөлдік 
тұрғындардың Шыңғыстау өлкесіне дейін қоныстанғаны 
жайлы хабар беріп отыр. Жерлеу дәстүрі мен табылған 
жебе ұштары негізінде жасалған салыстырмалы-
тарихи әдіс бойынша ескерткіш б.д.д. XIX–XVIII ғ. 
мерзімделді. Сарыарқадағы ерте алакөлдіктердің 
ескерткіштерінде қандайда бір жергілікті тұрғындардың 
елеулі ықпалы әзірше анықталмағандықтан, бұл өңірге 
ерте алакөлдік дәстүрлер қалыптасқан күйінде келіп, 
қоғамның әлеуметтік-экономикалық динамикасымен 
байланысты ары қарай түрленгені жайлы айта аламыз. 

Сонымен, болашақтағы зерттеулер бойынша 
қысқа тұжырым айта кетер болсақ, Шыңғыстау 
өлкесінің ерте алакөлдік кезеңін неғұрлым толық 
зерттеу үшін қорымдардан ғана алынған материалдар 
жеткіліксіз екенін атап өткіміз келіп отыр. Сол 
себепті алдағы уақыттағы зерттеу жұмыстарының 
маңызды мақсаттарының бірі қоныстарды анықтап, 
қоныстар бойынша жүргізілген зерттеу нәтижелерін 
қорымдардың материалдарымен салыстыру болып 
табылады.

Ғылыми кеңесші
т.ғ.к. Үмітқалиев Ұ.Ү.



119

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Әдебиет
Алаева И.П., Бачура О.П., Виноградов Н.Б. и др. 

Древнее Устье: укрепленное поселение бронзового 
века в Южном Зауралье: коллект.моногр. / Отв. 
ред. Н.Б. Виноградов; науч. ред. А.В. Епимахов. – 
Челябинск: Абрис, 2013. – 482 с.: илл.

Виноградов Н.Б. Кулевчи III – памятник петровского 
типа в Южном Зауралье // КСИА. – Вып. 169. – 1982. – 
с. 94-99.

Генинг В.Ф., Зданович Г.Б., Генинг В.В. Синташта. 
Ч. 1. Археологические памятники арийских племен 
Урало-Казахстанских степей / Челябинск: Юж.-Урал. 
кн. изд-во, 1992. – 407 с.

Зданович Г.Б. Бронзовый век Урало-Казахстанских 
степей (основы периодизации) Свердловск: Изд-во 
Урал ун-та, 1988. – 184 с.

Евдокимов В.В., Ткачев A.A., Ткачева H.A. Могильник 
эпохи бронзы Бозенген памятник нуртайского типа // 
Вестник археологии, антропологии и этнографии. – 
Тюмень: ИПОС СО РАН, 2002. – 84-95 с.

Кадырбаев М.К., Курманкулов Ж. Культура древних 
скотоводов и металлургов Сары-Арки. Алматы: Гылым, 
1992. – 247 с.

Кукушкин И.А., Дмитриев Е.А. Алакульские 
захоронения могильника Сенкибай-2 // Маргулановские 
чтения – 2020. Т. 2. Материалы международной 
научно-практической конференции «Великая Степь 
в свете археологических и междисциплинарных 
исследований» (г. Алматы, 17–18 сентября 2020 г.) / Гл. 
ред. Байтанаев Б.А. – Алматы: Институт археологии 
им. А.Х. Маргулана, 2020. – с. 84–98.

Кукушкин И.А., Дмитриев Е.А., Кукушкин А.И. 
Материалы могильника Кызылтау как отраже
ние срубного компонента в формировании ранне
алакульских древностей Центрального Казахстана // 
Теория и практика археологических исследований. 
– Т. 26, № 2. – Барнаул: Алтайский государственный 
университет, 2019. – 109-130 с.

Кукушкин И.А., Дмитриев Е.А., Макен А.Б. Элит
ные курганы могильника Табылды (эпоха бронзы) 
// Маргулановские чтения – 2019. Материалы 
международной археологической научно-практической 
конференции, посвященной 95-летию со дня рождения 
выдающегося казахстанского археолога К.А. Акишева 
(г. Нур-Султан, 19–20 апреля 2019 г) / Гл. ред. 
Байтанаев Б.А., Отв. ред. Хабдулина М.К. – Нур-
Султан, 2019. – 120-132 с. 

Логвин А.В. Синташтинско-петровские древности 
Тургайского прогиба: дис. ... кандидата исторических 
наук: 07.00.06 / Кемер. гос. ун-т. – Кемерово, 2019. – 
429 с.

Мерц И.В. Культура населения Восточного 
Казахстана в эпоху ранней бронзы: диссертация... 
кандидата Исторических наук: 07.00.06 / ФГБОУ ВО 
Алтайский государственный университет, 2017. – 345 
с.

Ткачёв А.А. Центральный Казахстан в эпоху 
бронзы. – Тюмень: ТюмГНГУ, 2002. – Ч. 1. – 289 с.



120

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Стекло – пластичный, изящный и невероятно кра-
сивый материал, который использовался человеком 
еще с древних времен. Получение стекла искусствен-
но – трудоемкий и непростой процесс, зарождение 
которого, по мнению большинства исследователей, 
произошло в Месопотамии и Древнем Египте [Абдура-
заков, Безбородов 1966: 11–15]. 

Средневековые стеклянные изделия Казахстана 
и их изучение до нашего времени не являлось пред-
метом всестороннего исследования, однако имеются 
отдельные научные труды, посвященные коллекциям 
стекла, найденных при раскопках средневековых го-
родов и поселении Южного, Юго-Восточного и Юго-За-
падного регионов.

На разных этапах, вопросами изучения стеклян-
ных изделий и предметов, поиском аналогий и цент-
ров стекольного производства, занимались различные 
ученые, археологи и историки, такие как Е.И. Агеева 
[Агеева 1970: 7–21], Т.Н. Сенигова [Сенигова 1972: 
166–169], Г.И. Пацевич [Пацевич 1956: 76], А.Н. Берн-
штам [Бернштам 1950: 159], К.М. Байпаков [Байпаков 
2013: 352–365], Т.С. Дощанова [Дощанова 2008: 141–
146], перекрестными исследованиями, связанными с 
вопросами производства стекла на территории Сред-
ней Азии, занимались и другие исследователи, такие 
как А.А. Абдруазаков, М.А. Безбородов [Абдруазаков, 
Безбородов 1966: 11], М.Т. Аминджанова [Аминджано-
ва 1965:153].

На территории Казахстана первые изделия из сте-
кла – бусы – относятся к эпохе бронзы и выявлены при 
раскопках могильников Тау–Тары, Боровском 2, Был-
кылдаке I и II, Бегазы и Атасу, в могильнике на берегу р. 
Шерубай Нура, а также на поселении Камай [Агеева: 7]. 
Отметим, что вышеуказанные находки были изготов-

КЕМБАЕВА А.К.

Кембаева Асем Кадырхановна
Институт археологии им А.Х. Маргулана,

Алматы, Казахстан;
asem.kembaeva@mail.ru

ИСТОРИЯ ИЗУЧЕНИЯ СРЕДНЕВЕКОВЫХ СТЕКЛЯННЫХ 
ИЗДЕЛИЙ ЮГА КАЗАХСТАНА

лены из «стекловидной массы», то есть непрозрачного 
природного стекла. Данное обстоятельство связано с 
тем, что в это период человеку еще не была знакома 
технология и методика изготовления стекла.

Массовые находки стеклянных изделий на терри-
тории Южного, Юго-Восточного и Юго-Западного Ка-
захстана, изготовленные методами свободного выду-
вания или путем отливки в форме относятся к Х веку. 
Примечательно, что формы и виды изделий из стекла, 
практически до начала ХІІІ века не меняются и имеют 
некоторое сходство с аналогичными стеклянными из-
делиями из городов и поселений Средней Азии [Бай-
паков 1986: 163]. 

Наиболее интересная коллекция средневековых 
стеклянных изделий была найдена в 1940 г Джамбуль-
ским археологическим пунктом и в 1938–1939 гг. Семи-
реченской археологической экспедицией на городище 
Тараз. 

Коллекцию стеклянных изделий из городища Тараз 
можно разделить по формам сосудов на следующие 
группы: графины (30 экз., из них 2 с ручками), флаконы 
(2 экз.), рюмки (9 экз.), миски трапециевидные (20 экз.), 
тарелки (31 экз.), массивные миски (10 экз.), бокалы (2 
экз.), пробирка (1 экз.), донца вогнутые (32 экз.), донца 
с орнаментом (4 экз.), прочие формы (14 экз.). Среди 
выделенных артефактов преобладали миски и близкие 
к ним тарелки, пиалы (61 экз.) и графины (30 экз.). Мно-
гие формы стеклянной посуды обнаруживают анало-
гии в материалах из городищ Средней Азии IX–XIV вв., 
а именно: замок Калаи-боло 16, Афрасиаб 17, Кулдор-
тобе 18, Хульбук 19, замок Шахсенем 20, Узген 21 и др. 
[Агеева 1970: 18-19]. 

Коллекция стеклянной посуды из городища Тараз 
уникальна, поскольку она является первой компактной 

Аннотация. Стекло – неорганическое вещество, материал, известный и используемый с древнейших времён. 
За годы изучения городской и степной культуры на территории Казахстана было найдено огромное количество 
стеклянных изделий, большинство из которых выявлено при раскопках городов и поселений Южного Казахстана.

Ключевые слова: Стекло, стеклянные изделия, история, Южный Казахстан, средневековье.

© Кембаева А.К. 
Исследование финансировалось Комитетом науки МОН РК (ПЦФ № OR11465466)



121

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

находкой на территории Казахстана, однако в связи 
с неразработанностью вопросов хронологии данных 
изделий, датировать аналогичные находки возможно 
лишь по сопутствующим артефактам, таким как кера-
мика или монеты. Необходимо отметить, что помимо 
стеклянных изделий были зафиксированы косвенные 
доказательства существования местного стекольного 
производства – бракованные фрагменты и стекольный 
шлак.

Не менее значимой и интересной является коллек-
ция стеклянных изделий из городища Отрар и Куйрык–
тобе. С 1971 года, с момента создания Южно–Казах-
станской археологической экспедиции и по сей день, 
в результате многолетних исследований была собрана 
впечатляющая коллекция стеклянных предметов.

Стеклянные изделия из городищ Отрар и Куйрык–
тобе представлены в виде фрагментов графинов, кув-
шинов, кружки–бокалов, горшков с ручкой, стаканов, 
банкообразных и рюмковидных сосудов, флаконов, 
чаш, тарелок, аламбиков, сфероконусов и ламп. На 
основе систематизации археологического материала 
были выделены типы, характеризующие особенности 
конструктивных элементов и декоративного оформле-
ния посуды. По функциональному назначению сте-
клянные сосуды распределяются по шести группам 
изделий: хозяйственно–бытовая, санитарно–гигиени-
ческая, парфюмерно–аптекарская, химическая, а так-
же лампы и оконное стекло. Изделия датируются X–
XII вв., в том числе и по сопровождающему комплексу 
монет и керамических находок. Стеклянные изделия 
из Отрара и Куйрык–тобе в большинстве своем имеют 
зеленый, зелено-голубой (сине–зеленый), желто–зеле-
ный цвет разных оттенков [Байпаков 2013: 352-365]. 

Изделия из стекла так же были найдены в Талгаре 
и Каялыке (Антоновка) – центрах ремесла и торговли 
Северо–Восточного Семиречья. Вся коллекция сте-
клянных предметов из вышеуказанных городов пред-
ставлена лишь фрагментами, которые в свою очередь 
представляются достаточно информативными. От-
личием стеклянных изделий из Талгара и Каялыка от 
предметов из Тараза и Отрара является четко просле-
живающийся известковый слой и относительно плот-
ный слой иризации [Досщанова 2008: 141].

Хозяйственно–бытовая стеклянная посуда из вы-
шеперечисленных городищ представлена следую-
щими видами: кувшины, рюмки, чашки, кружки. Тал-
гарские кувшины имеют цилиндрическое горлышко и 
овальное тулово. Горлышко декорировано стеклянным 
наварным жгутом, в отличие от южно–казахстанских, 
они более массивны, толстостенны, непрозрачны и 
имеют вогнутое тулово.

Большую часть коллекции стеклянных изделий 
из городища Антоновка составляют многочисленные 
фрагменты оконных дисков. Цвет стекла оконных ди-
сков – белый, голубой, зеленый. Стекло относительно 
прозрачное, со множеством мелких пузырьков. Локаль-
ными особенностями оконных дисков являются: высо-
кое конусообразное возвышение, выраженные концен-
трические линии на плоских частях, полупрозрачное 
стекло с видимыми непроваренными частицами песка, 
что говорит о невысоком качестве местного производ-
ства [Байпаков 2011: 30–31]. 

Таким образом, можно сделать несколько приори-
тетных выводов. Во–первых, в каждом регионе юга 
республики, в крупных центрах городской и оседлой 
культуры, были найдены фрагменты стеклянных из-
делий, выполненных методом свободного вдувания, 
либо методом отливки в формах, относящихся к пе-
риоду Х–ХІІІ вв. Во–вторых, несмотря на многолетние 
исследования и раскопки, на территории Южного Ка-
захстана не было найдено ни одной стеклоплавильной 
печи, однако это не дает право отрицать возможность 
существования местного стекольного производства. 
В–третьих, исследования и археологические раскоп-
ки продолжаются повсеместно в каждом регионе, что 
в перспективе, дает возможность сделать еще более 
уникальные и неповторимы открытия в мире стекла и 
стекольного производства.

Литература 
Абдуразаков А.А., Безбородов М.А. Средневековые сте-

кла Средней Азии (опыт химической характеристики). – Из-
дательство «Фан» Узбекской ССР. Ташкент. – 1966. – С.166

Агеева Е.И. Средневековое стекло из Тараза. «По следам 
древних культур Казахстана». – Алма-Ата: Наука, 1970 г. –                                                                                                             
С. 7-21

Байпаков К.М. Средневековая городская культура Южного 
Казахстана и Семиречья (VI-начало XIII в.). – Алма-Ата: Нау-
ка, 1986. – 256 с. 

Байпаков К.М. Древняя и средневековая урбанизация Ка-
захстана (по материалам исследования Южно-Казахстанской 
комплексной археологической экспедиции). Книга II. Урбани-
зация Казахстана в IX – начале XIII в. – Алматы: «Ғылыми 
Қазына», 2013. – 514 с., илл. 

Дощанова Т.С. Оконное стекло на городище Талгар //Из-
вестия НАН РК. Серия общественных наук. – №1. – Алматы, 
НИЦ «Гылым», 2008. – С. 141-146

Пачевич Г.И. Раскопки на территории древнего города Та-
раза. – Труды ИИАЭ АН КазССР. – т. 1. – Археология. – Алма 
Ата, 1956. – С. 33-60.

Труды Семиреченской археологической экспедиции. 
«Чуйская долина»/сост. под рук. А.Н. Бернштама // МИА –                    
№ 14. – М. –Л.: 1950. – 160 с. + XV табл.

Художественная культура Центральной Азии и Азер-
байджана IX–XV вв. Том II. Стекло. – Самарканд – Ташкент:                   
МИЦАИ, 2011. – 182



122

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Введение. В рамках гранта МОН РК Тургайской 
археологической экспедицией проводится широко-
масштабное исследование неолита Тургая. Одной из 
важнейших задач исследования является поиск мар-
шрута миграций неолитического населения Тургая. 
Для выполнения этой задачи в полевом сезоне 2021 
года была проведена археологическая разведка по бе-
регам рек Кара–Тургай и Кара–Кенгир (Костанайская и 
Карагандинская области) (рис. 1). В результате разве-
дочных работ было обнаружено 19 новых археологи-
ческих памятников. В эпоху неолита Тургайский прогиб 
населяли племена маханджарской культуры, которая 
была выделена В.Н. Логвиным в 70–е годы прошло-
го столетия. Одной из особенностей маханджарской 
культуры является ее выразительная керамика. При-
сущие маханджарским сосудам характеристики, среди 
посуды других культур неолита Урало-Казахстанского 
региона не встречаются. Среди них необычная форма 
и добавление в формовочную массу шерсти и волоса 
животных [Шевнина 2014: 144]. 

Характеристика материалов. В ходе разведки почти 
на каждом памятнике удалось получить фрагментиро-
ванную керамику. Несмотря на это, определить хроно-
логическую датировку и культурную принадлежность 
памятников ввиду малых размеров фрагментов не-
возможно.  Однако на некоторых памятниках имеются 
экземпляры, которые можно соотнести с маханджар-
ской керамикой. Это неорнаментированный фрагмент 
со стоянки Коргасын 1, обнаруженный в разведочном 
шурфе. По профилировке он близок к шейкам махан-
джарских сосудов. Помимо этого, имеется небольшое 
количество фрагментов с шерстью и волосом живот-

ЖАЛЕЛОВ А.А.

Жалелов Алмас Арманович
Костанайский региональный Университет им. А.Байтурсынова,

г. Костанай, Казахстан;
nacion98@mail.ru

РАЗВЕДОЧНЫЕ РАБОТЫ ТУРГАЙСКОЙ АРХЕОЛОГИЧЕСКОЙ 
ЭКСПЕДИЦИИ ПО РЕКАМ КАРА-ТУРГАЙ И 

КАРА-КЕНГИР ЛЕТОМ 2021 ГОДА

ных, которые обнаружены на стоянках: Кызылтурме 2, 
Терисайрык 1, Коргасын 1, родник Котырбулак. Поэто-
му каменные коллекции данных памятников будут рас-
смотрены более подробно, за исключением стоянок 
Кызылтурме 2 и Терисайрык 1, подъемный материал 
которых явно недостаточен для проведения основа-
тельных аналогий. 

Полученный каменный инвентарь со всех памятни-
ков составляет – 2490 единиц. В качестве сырья ис-
пользовались в основном кварцитопесчанники – 2275 
единиц или 91,4%. (Кара-Тургай – 92,6% и Кара-Кен-
гир – 88,2%). Преобладают серая, розовая, коричневая 
расцветки и их оттенки. Так, одним из различий между 
мезолитом и неолитом Притоболья является сырье 
для изготовления орудий. Следует отметить, что такое 
же сырье начало широко использоваться для изготов-
лений орудий в Тургае в период неолита, в отличии от 
мезолитического времени, когда в подавляющем коли-
честве случаев использовались халцедонолиты, крем-
нистые алевролиты и яшмокварциты [Логвин 1991:16]. 

Выраженный пластинчатый комплекс зафиксиро-
ван на нескольких стоянках: Кызылтурме 1, Малшыбай 
1, Маятас 13, родник Котырбулак (табл. 2). На них об-
наружено относительно большое количество пластин 
без ретуши и орудий на пластинах, последние состав-
ляют значимый процент среди общего числа орудий. 
Данное отношение варьируется в пределах от 32,5% 
до 54,5%. Каменный инвентарь на данных стоянках яв-
ляется смешанным, но пластинчатый комплекс, явно 
не микролитоидного облика, по всей видимости, отло-
жился в неолитическое время. На других памятниках 
каменный инвентарь предоставлен небольшим коли-

Аннотация: В статье, на основе полученных каменного материала и керамики с археологической разведки 
по Центральному Казахстану анализируются возможные маршруты миграций племен маханджарской культуры. 
В процессе камеральной обработки были выявлены разновременные памятники, давший смешанный материал. 
Среди них имеются стоянки, имеющих значительную типологическую схожесть с материалами маханджарской 
культуры.

Ключевые слова: маханджарская культура, неолит, Центральный Казахстан, Кара–Тургай, Кара-Кенгир.

© Жалелов А.А. 
Исследование финансировалось Комитетом науки МОН РК (ГФ № AP08856317)



123

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Выражаю благодарность И.В.Шевниной, А.В. Логвину, А.В. Нетета 
за оказанную поддержку в подготовке статьи

чеством материала, недостаточного для каких-либо 
суждений. Среди них Алимбай 2, родник Карабулак, 
Терисайрык 1, Сарт 1 и др. Возможно, это связано с их 
кратковременностью, что обычно для стоянок древних 
охотников [Чалая, 1969:194]. 

Стоянка родник Котырбулак находится в 80 км к 
юго-востоку от села Улытау, на роднике Котырбулак 
(левый берег реки Сары-Кенгир). Доля пластин к об-
щему числу каменных находок составляет 20%. В со-
ставе орудий (43 экз.) этот показатель выше – 32,5%. 
Большой процент орудий из отщепов на роднике Ко-
тырбулак по аналогии со стоянкой Екидин 24, которая 
относится к «чистым» маханджарским коллекциям, 
объясняется их близостью к выходам сырья. Для та-
ких неолитических стоянок доля орудий из отщепов 
несколько выше в сравнении с аналогичными памят-
никами в других регионах [Логвин 2002: 97]. Имеется 
типологическая схожесть с каменным инвентарем ма-
ханджарской культурой. Это касается призматической 
техники расщепления. Так, найден один целый нуклеус 
для снятия пластин. Цилиндрической формы, с одной 
рабочей прямой слегка скошенной площадкой. Нега-
тивы от снятия пластин регулярные, по одной сторо-
не окружности. Ширина негативов от снятия пластин 
– 8–9 мм. Также найдено два скола с нуклеусов и один 
истощенный нуклеус для снятия отщепов, что говорит 
о возможной первичной обработке камня непосредст-
венно на стоянке. Один из признаков характерный для 
неолитических памятников маханджарской культуры – 

довольно крупная ширина пластин. 
Так, для мезолита свойственен 
микролитический комплекс с ши-
риной пластин 4–7 мм. В неолите 
наблюдается укрупнение камен-
ных орудий, в т.ч. пластин шири-
ной 13–16 мм [Логвин 1991: 18]. На 
рассматриваемой стоянке ширина 
всех пластин больше 7 мм (рис. 2). 
Орудия на пластинах значительно 
шире заготовок, преимущественно 
представленными сечениями. Пре-
обладают пластины, ретуширован-
ные со спинки по одному краю, эк-
земпляры, обработанные с брюшка 
встречаются реже. В каменной кол-
лекции стоянки имеется пластина с 
противолежащей ретушью: по всей 
длине спинки и частично с брюшка. 

Если для маханджарской культуры характерно приме-
нение в равной степени затупливающей и приостряю-
щей ретуши, то на исследуемой стоянке значительно 
преобладает затупливающая обработка пластины. 
Данное наблюдение сближает Котырбулак со стоянка-
ми оюклинской культуры [Логвин, Шевнина 2020: 63].

Отсутствуют резцы и геометрические орудия, ха-
рактерные для неолитических племен Торгайского 
прогиба, такие как симметричные трапеции, паралле-
лограммы, треугольники и пр. Тем не менее, имеется 
близкая к данной категории пластина с притупленной 
спинкой [Логвин, Шевнина 2021: 19]. Обнаружено 4 
экземпляра острий на пластинах и отщепах, которые 
вероятно использовались в качестве проколок. Кол-
лекция орудий из отщепов в основном представлена 
скребками и отщепами с участками ретуши. Стоянка 
дала смешанный материал и, несмотря на некоторые 
различия пластинчатого комплекса с маханджарским, 
они вполне сопоставимы.

Выделяется стоянка Коргасын 1, которую с боль-
шой долей вероятности можно отнести к энеолиту.                                 
В этот период наблюдается постепенная смена пла-
стинчато-вкладышевой индустрии на отщеповую. По-
добная тенденция прослеживается в позднем неолите 
и в полной мере раскрывается в энеолите: с отщепо-
вым обликом индустрии, практически без пластин, 
с большим количеством двусторонне обработанных 
орудий [Логвин 2002: 124]. Это в полной мере коррели-
руется с материалами стоянки (табл. 2). Пластины со-
ставляют всего 1,6% от полученной каменной коллек-
ции памятника. Процент орудий на пластинах от числа 

Рис. 1. Схема расположения памятников по рекам 
Кара–Тургай и Кара–Кенгир



124

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

всех орудий чуть выше – 5,6%. Имеющиеся пластины 
довольно крупны – до 25 мм. 

Примечательно полное отсутствие на всех памят-
никах пластин с выемками и кельтминарских нако-
нечников, характерных в полной мере для позднего 
неолита Среднеазиатского междуречья [Виноградов 
1981]. Схожесть в каменном инвентаре прослеживает-
ся с поздним этапом атбасарской культуры, а именно 
с явленским вариантом. Принцип вкладышевых ору-
дий отходит на второй план, что подтверждается почти 
полным отсутствием геометрических вкладышей на 
всех стоянках. В связи с этим меняется и набор инвен-
таря: трапеции единичны, боковые резцы, развертки 
практически отсутствуют. Увеличивается процент ору-
дий на отщепах и крупных заготовках [Зайберт 1992]. 
Единственный геометрический вкладыш в виде целой 
симметричной трапеции размером 17х12х3 мм был об-
наружен на стоянке Кызылтурме 1. Боковые стороны 
трапеции оформлены затупляющей ретушью со спин-
ки, на основаниях имеются следы сработанности. Ору-
дий на отщепах практически на всех стоянках больше 
чем орудий на пластинах.

Заключение. Исследуемые памятники рек Кара–
Тургай и Кара–Кенгир имеют заметные параллели с 
каменной индустрией Северного Казахстана, т.е. с 
маханджарской и атбасарской культурами, нежели с 

Рис. 2. Диаграмма ширины пластин

культурами неолита Западного и 
Южного Казахстана. Вынесение бо-
лее точных заключений затрудняет-
ся малым количеством подъемного 
материала на большинстве стоя-
нок. Это значительно ограничивает 
возможность анализа, так как толь-
ко крупные серии находок позволя-
ют строить объективные выводы. 
Разновременность памятников не 
вызывает сомнений, время функци-
онирования стоянок можно опреде-
лить широкими хронологическими 
рамками от неолита до энеолита. 
Таким образом, полученные мате-
риалы не отрицают возможности 
передвижения маханджарского на-
селения по обозначенным рекам.

Научный руководитель
к.и.н. Шевнина И.В.

Литература
Виноградов А.В. Древние охотники и рыболовы 

Среднеазиатского междуречья. /Тр. Хорезм. археол. –
этногр. Экспедиции. Вып. 13. – М.: Наука, 1981. –.176 с.

Зайберт  В.Ф. Атбасарская культура. Екатеринбург: 
УрО РАН, 1992. –222 с.

Логвин А.В., Шевнина И.В. Неолит Тургая: климат, 
окружающая среда, палеоэкономика и человек (по ма-
териалам маханджарской культуры) // Stratum plus. – 
№ 2, 2021. – С.15–29.

Логвин А.В., Шевнина И.В. Освоение неолитиче-
ским населением Тургайского прогиба // Stratum plus . 
–№ 2, 2020. – С. 57–67.

Логвин В.Н. Каменный век Казахстанского Притобо-
лья (мезолит–энеолит). – Алма-Ата: КГПУ, 1991. – 63 с.

Логвин В.Н. Тургайский прогиб в эпоху мезолита–
энеолита. Автореф. дис. <...> докт. ист. наук. Новоси-
бирск. –2002.

Чалая Л.А., 1969. О культуре микролитов эпохи не-
олита в бассейне реки Кара-Тургай. Культура древних 
скотоводов и земледельцев Казахстана. – Алма-Ата: 
Наука. – С. 192–195

Шевнина И.В. Гончарство неолитических племен 
Торгая // Материалы и исследования по археологии 
Казахстана. – Астана: Полиграфкомбинат, 2014. – Том 
IV – 236 с.



125

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Таблица 1. – Каменный инвентарь

Таблица 2. – Типологический состав орудий

Наименование стоянок

П
ла

ст
. 

 б
/р

О
тщ

еп
ы

 
 б

/р

О
ру

ди
я 

 
на

 п
ла

ст
.

О
ру

ди
я 

 
на

 
от

щ
еп

ах

Н
ук

ле
ус

ы

О
бл

ом
ки

П
р.

 
ор

уд
ия

Вс
ег

о

Алимбай 1 5 37 5 5 - - - 52

Коргасын 1. 18 1407 8 134 6 60 1 1634

Коргасын 2 8 20 1 1 1 - - 31

Маятас 11 1 8 1 3 - - 2 15

Маятас 12 2 12 - 1 1 - - 16

Маятас 13 19 35 12 9 - - 1 76

Акшийсай 1 3 20 1 4 1 4 1 34

Карабулак - 6 1 1 - - - 8

Карагансай 1 7 6 1 8 2 - - 24

Карагансай 2 6 29 2 11 1 - - 49

Котырбулак 21 105 14 29 4 - - 173

Кызылтурме 1 9 44 6 5 3 3 - 70

Кызылтурме 2 1 31 2 6 1 3 1 45

Малшыбай 1 48 73 13 17 3 - 1 155

Малшыбай 2 10 24 2 23 1 - - 60

Сарт 1 - 11 - 4 - - - 15

Терисайрык 1 - 5 - 5 - - - 10

Урынсай 1 2 19 - 2 - - - 23

Памятники

Орудия Ал
им

ба
й 

1

Ко
рг

ас
ы

н 
1

Ко
рг

ас
ы

н 
2

М
ая

та
с 

11

М
ая

та
с 

12

М
ая

та
с 

13

Ак
ш

ий
са

й 
1

Ка
ра

бу
ла

к

Ка
ра

га
нс

ай
 1

Ка
ра

га
нс

ай
 2

Ко
ты

рб
ул

ак

Кы
зы

лт
ур

м
е 

1

Кы
зы

лт
ур

м
е 

2

М
ал

ш
ы

ба
й 

1

М
ал

ш
ы

ба
й 

2

С
ар

т 
1

Те
ри

са
йр

ы
к 

1

Ур
ы

нс
ай

 1
I. Орудия из пластин 5 8 1 1 - 12 1 1 1 2 14 6 2 13 2 - - -

Пл. с рет. со спинки 2 2 - - - 7 - - - - 5 2 1 4 1 - - -

а. по одной грани 2 2 - - - 6 - - - - 4 2 1 4 1 - - -

б. по двум граням - - - - - 1 - - - - 1 - - - - - - -

Пл. с рет. с брюшка - 2 1 - - 2 - - - - 4 - - 2 - - - -

а. по одной грани - - 1 - - 1 - - - - 2 - - 2 - - - -

б. по двум граням - 2 - - - 1 - - - - 2 - - - - - - -

Пл. с рет. на торце 
(прямообр.) - - - - - - - - 1 - - 1 - - - - - -

Острия - 1 - - - - 1 - - - 2 1 - - - - - -



126

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Скребки 1 2 - 1 - 2 - 1 - - 1 1 1 4 - - - -

Пл. с противолеж. 
ретушью - 1 - - - - - - - - 1 - - - - - - -

Пл. с черед. ретушью - - - - - - - - - 2 - - - 1 1 - - -

Резцы угловые 1 - - - - - - - - - - - - - - - - -

Резцы боковые - - - - - 1 - - - - - - - - - - - -

Вкладыши - - - - - - - - - - - 1 - - - - - -

Притупленная спинка 1 - - - - - - - - - 1 - - 2 - - - -

II. Орудия из отщепов 5 134 1 3 1 9 4 1 8 11 29 5 6 17 23 4 5 2

Скребки 3 88 1 3 9 4 3 3 16 2 - 6 6 1 3 1

округлые - 4 - - - 1 - - - - 1 - - - - - - -

овальные - 2 - - - - - - 1 - 1 - - - - - 1 -

подчетырехугольные - 3 - - - - - - - - - - - - - - - -

треугольные - 1 - - - - - - - - - - - - 1 - - -

с лезвием углом - 1 - - - - - - - - 1 - - - - 1 - -

конц. с 1 лезвием 1 33 1 3 - 6 - - 2 1 10 2 - 3 2 - 1 1

конц. с 2 лезвиями - 9 - - - - - - - - 1 - - 2 - - 1 -

конц. с 3 лезвиями - - - - - 1 - - - - - - - - - - - -

на пласт. отщепах - 12 - - - - - - - 2 1 - - - 1 - - -

с участком ретуши - 5 - - - 1 4 - - - - - - 1 2 - - -

обломки лезвий 2 15 - - - - - - - - 1 - - - - - - -

Наконечники
листовидные 1 15 - - - - - - - - - 1 - 1 - 1 - -

Ножи с двуст. обра-
боткой - - - - - - - - - - 1 - 1 4 2 - - -

овальные - - - - - - - - - - - - 1 3 1 - - -

обломки ножей - - - - - - - - - - 1 - - 1 1 - - -

Ножи с кр. ретушью 1 7 - - - - - - - - - - - 1 7 - - -

листовидные 1 - - - - - - - - - - - - - - - - -

с прям. лезв. насеч. 
отщепе - 1 - - - - - - - - - - - - - - - -

с лезвием углом - - - - - - - - - - - - - - 5 - - -

обломки ножей - 6 - - - - - - - - - - - 1 2 - - -

Скребло - - - - - - - - - - - - - - - - 1 -

Клинышек - - - - - - - - - - - - - - 2 - - -

Отщепы с ретушью - 21 - - 1 - - - 5 4 10 2 5 5 3 2 1 1

Острия - 2 - - - - - 1 - 4 2 - - - 3 - - -

III. Пр. орудия - 1 - 2 - 1 1 - - - - - 1 1 - - - -

ВСЕГО: 10 143 2 6 1 22 6 2 9 13 43 11 9 31 25 4 5 2



127

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

«Жеті атасын білмеген жетесіз» деп атамыз 
қазақ тегін айтпаған. Осы арқылы халық үшін шыққан 
тамыры мен өткенін білу қаншалықты маңызды екенін 
білдіргісі келген. Тұңғыш президенттіміз Нұрсұлтан 
Назарбаевтың «Болашаққа бағдар: Рухани жаңғыру» 
атты мақаласынан үзінді есімізге түседі: «Туған жердің 
әрбір сайы мен қырқасы, тауы мен өзені тарихтан сыр 
шертеді. Әрбір жер атауының төркіні туралы талай-
талай аңыздар мен әңгімелер бар. Әрбір өлкенің 
халқына суықта пана, ыстықта сая болған, есімдері 
ел есінде сақталған біртуар перзенттері бар. Осының 
бәрін жас ұрпақ біліп өсуге тиіс» деп Елбасы айтқан 
болатын. [Назарбаев 2017]. Осы тұрғыда өлкелердегі 
тарихи жәдігерлер ел тарихындағы ақтаңдақтардың 
орнын толтыруға арқау болуы мүмкін. Алайда,  зер 
салып қарайтын болсақ, бүгінгі күні өлкелердегі 
көптеген тарихи жәдігерлер елеусіз қалып, құрдымға 
кетуге айналған. Расында да, еліміздің кез-келген 
өлкесінен тарихтың қай кезеңіне болса да куә болатын 
тарихи жәдігерлерді кездестіруге болады. Әр жер–су 
атауларының астарында тұнып тұрған тарих жатыр. 
Оны былай қойғанда, археологиялық зерттеулерге 
арқау болатын ежелгі қорымдар мен петроглифтер 
қаншама?! Алайда, олардың көпшілігі тарих беттеріндегі 
өзіндік дәрежесін алмаған, түбегейлі зерттеулерді қажет 
етеді. Меніңде жазып отырған мақалама түрткі болған 
тарихы зерттелмеген, халыққа  назарында тыс қалған 
петроглифтер болып отыр. 

Петроглиф сөзі грек тілінен шыққан  «петра»  
тас және «глифейн»  бұл ою немесе қашау дегенді 

БОЛАТБЕКҚЫЗЫ С.

Болатбекқызы Самғар
Л.Н. Гумилев атындағы Еуразия ұлттық университеті,

Алматы қ., Қазақстан;
bolatbekkyzysamgar@gmail.com

ҰЛАН АУДАНЫНДАҒЫ ПЕТРОГЛИФТЕР

білдіреді, сонда мағынасы тасқа ойып жазу, қашу 
болады. Жартастағы суреттер бұл археологиялық 
деректер. Жартас өнері – адам санасының дамуы 
мен қалыптасуын, дүниетаным мен оған көзқарасын, 
діни идеялар, жазу және рухани жетілуінің нәтижесін 
зерттеудің  ең әмбебап көзі [Самашев 2006: 15].

Ертедегі адамдар жартастарға сурет салу арқылы 
өздерінің жинаған тәжірибелері мен білімін келесі ұр
паққа жеткізіп отырған және бұл оның негізгі функциясы. 
Петроглифтерде көбінесе ежелгі адамдардың өмірін, аң 
аулау, діни рәсімдер қатысты жайттарды бейнелеген. 

Аннотация. Мақалада Шығыс Қазақстан облысы, Ұлан ауданындағы петроглифтер сөз болады. Автор 
археологиялық ескерткіштердің бір түрі болып табылатын петроглифтер туралы, жалпы петроглиф сөзінің 
ғылыми этимологиясын талдай отырып, жартас суреттерін зерттеудің ғылыми жолға қойылуына тоқталады. 
Зерттеу жұмысының негізгі нысаны ретінде Шығыс Қазақстан өңіріндегі петроглифтер қарастылып, бірқатар 
зерттеулерге шолу жасалады. Жоғарғы Ертіс бойындағы петроглифтердің зерттелу мәселесін қарастырумен 
қатар, жаңадан ашылған тарихи нысандарды/жартас суреттерін салыстырмалы түрде сарапталады. Мақала 
соңында Шығыс Қазақстан облысы,  Ұлан аудан, Тайынты ауылы маңындағы петроглифтерді зерттеу мәселесі 
қозғалады.

Түйін сөздер: Шығыс Қазақстан, Ұлан ауданы, археологиялық ескерткіштер, үңгір, петроглифер, зерттелу 
мәселесі.

© Болатбекқызы С.

1 – сур. Ақбауыр кешені солтүстік шығыс шетіндегі 
№1 қызыл охрамен салынған арқар бейнелері



128

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Дала жартастарындағы бейнелеу ескерткіштері – әр 
түрлі құмтастардың жартас шығыстары, тақтатастар 
мен граниттер, шоқылардың төбелері мен баурайлары, 
жазда кеуіп бара жатқан шағын өзендердің жарықтық 
жағалаулары немесе тенізден шыққан тау жынысы 
дөңгелек тастар секілді даланың ең айқын жерлерінде 
әрбір ескерткіштерінде екі – бес жүзге жуық бейнелер 
шоғырланып, әртүрлі мүсіндердің композицияларынан 
құралып, орналасқан [Бедельбаева, т.б. 2019:46] 

Ғылыми әлемде петроглифтердің мақсаты туралы 
біржақты пікір жоқ. Бірақ кейбір нұсқаларын ұсына 

кетейін: петроглифтер белгілі бір сенім рәсімнің 
бір бөлігі ретінде қарауы. Мысалға, ол қарапайым 
бір адамдардың аң аулауға кезінде сәттілік әкеледі 
деген сенімін сипаттаған; петроглифтер өздеріне 
қарсы күштерге тұмары болуы және бақсылардың 
іс–қимылдың негізгі бөлігі деген түсінік бар. Онда ата–
бабаларының рухтарымен байланысуға және олардан 
қорғаныс сұрауға көмектеседі; петроглифтер болашақ 
ұрпаққа «хат» ретінде қызмет атқарған деген нұсқада 
бар. Қандай да таңбалы суреттер не бір жануарлардың 
бейнесі арқылы мәліметті, не ата-бабаларының өмірі 
туралы баяндаған.

Алғашқы петроглифті тауып және археология 
ғылымына жаңа бір бағыттың бастамасын ашып 
берген адамның есімі Марселино де Саутуола. 1879 
жылы қызымен бірге Испаниядағы Альтамира үңгірін 
зерттеді. Әуесқой археолог бүкіл әлем ғалымдарының 
назарын аудартқан – палеолит дәуірінде бейнеленген 
жартастағы суретті тапқан. Петроглифтердің табылуы 
ғалымдарды қатты таңғалдырған, тіпті оны бұрмалау 
депте түсінгендер болды. Алайда, көпке ұзамай ғылыми 
қауымдастық қате пікірлерінен қайтып, айыптауларды 
теріс деп шығарған. Осындан кейін көптеген 
петроглифтер басқа жерлерден де табыла бастаған.

Әлемде петроглифтердің хронологиясына  
байланысты әліде шешілмеген мәселелер бар. 
Соңғы уақытқа дейін әлемдегі ең көне петроглифтер 
палеолиттік кезенге (шамамен 14-12 мың жыл бұрын) 
франко – кантабрия облысының үңгірлері Альтамира, 
Ляско, Труа Фрер, Фон де Гом, Руффиньяк суреттері 
саналып келеді. Бірақ, 1994 жылы мұз дәуіріндегі 
жануарлардың экспрессивті бейнелері Франциядағы  
Шове үңгіріннен табылған болатын. Қазірде Батыс 
Еуропа жерінен радикөміртекті әдіспен  есептеген 
де, шамамен 32000 жыл бұрын делінеді. Әрине 
бұл өз кезегінде хронологиялық уақыттың дұрыс 
есептелгендігіне байланысты болып жатады [Самашев 
2006: 47–52]. 

Қазақстандағы ең көне петроглифтер Мұғалжар 
тауының бөктерінен табылған, Ембі өзенінің жоғарғы 
ағысында – Төлеубұлақ үңгірі (гроты) және Каспий 
теңізінің жағалау аймағында, Ақтау қаласынан қашық 
емес жерде Қосқұдық I, II тұрақтары болып саналады. 
Төлеубұлақ үңгіріндегі петроглифтердің маңыздылығы 
ғибадатханасы бар ең ежелгі жартас суреттері 
орналасқан. Манқыстаудағы жартастағы бейнелер 
неолит дәуіріне жатады (б.д.д. IV мыңжылдық), ал 
Төлеубұлақ, оның жанында тас дәуіріндегі ашель 
және мустье кешендерінің тұрақтары табылғанына 

2 – сур. Ақбауыр кешені солтүстік шығыс шетіндегі №2 
қызыл охрамен салынған әртүрлі геометриялық бейнелер

3 – сур. Сағыр петролглифтер кешені, №8 петроглифтер 
тобы, қашалып салынған таутеке бейнесі



129

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

байланысты, петроглифтердің жасы одан да ерте болуы 
мүмкін деген жорамалдар бар [Самашев 2006: 15]. 

Танымал петроглифтер ретінде 1957 жылы А. Мак
симовтың тапқан ЮНЕСКО–ға 2004 жылы кірген Таң
балы  петроглифтерін танимыз. Қазақстан жерінде  
петроглифтерді зерттеумен айналысып, осы салада 
үлес қосқан ғалымдар: Алпысбаев Х.А., Қадырбаев 
М.К., Марғұлан Ә.Х., Мирзабаев А.С., Радлов В.В.,                             
Самашев З.С. сынды біртуар ғалымдарымыз бар.

Жоғарғы Ертіс өңіріндегі жартастағы суреттерін 
зерттеулердің алғашқысы болып Г.И. Спасскийдің 
«Азиатский вестники» және «Сибирский вестник» 
журналдарынан көре аламыз. Кейіннен Ертіс өзеннің 
бойындағы жартастағы суреттер бойынша көптеген 
зерттеушілер мен саясатшылардың жазбаларынан 
кездестіруге болады. Мысалға: Т.П. Белоногова, 
П.Н. Столпянского, С.И. Гуляева, Б.Г. Герасимова, 
Н.М. Ядринцева, В. Ледебур, А.В. Адрианов,                                                     
З.С. Самашев. Сонымен қатар облысымызда танымал 
болға петроглифтерде қаншама. Солардың біріде 
бірегейлері Қалба Нарым жоталарында Ақбауыр, 
Сағыр І, ІІ , Қамысты, Қаратөбе, Бестерек, Кочунай, 
Алтай, Никитинка,  Екатериновка, Мойнақ, Күршім, 
Черняевка, Нарбота, Доланалы, Тақыр, Болгар-Табаты, 
Алексеевка, Окей, Зевакино, Меновное, Болгар–Табаты 
[Самашев 1992: 5–138]

Өзім Ұлан ауданының тумасы болғандықтан өзімнің 
ауданымдағы петроглифтер бойынша сөз тарқатайын. 
Шығыс Қазақстан облысы Ұлан ауданы Бестерек 
ауылының жанында ауылдың атымен аттас шоқының 

оңтүстік беткейінде орналасқан кеңінен танымал 
Ақбауыр үңгірі [Самашев 1992:139].

Ақбауыр үңгірін тұңғыш рет 1971 жылы З. Самашев 
ашқан. Бұл орын мен үңгірдің формасын неолит 
дәуіріндегі мал өсірушілер пайдаланған. Төбе өте биік 
және тік, сұр граниттен түзілген, пирамида тәрізді; үңгірдің 
төбесінде дөңгелек тесік бар, еден көлбеу, мәдени 
қабаттың қалдықтары жоқ; кейбір жерлерде ыстың іздер 
байқалады. Үңгірдің ұзындығы шамамен 9 м, ортаңғы 
бөліктің ені – 4 м, ал кіреберіске жақын жерде биіктігі – 2 
м. Мұнда барлығы қара қоңыр охрамен салынған 80-нен 
астам суреттер сақталған. Суреттер негізінен орналасуы 
қарама-қарсы, кейде үңгірдің төбесінде де орналасқан. 
Суреттердің көбі үңгір қабырғасының төменгі бөлігінде 
орналасқан. Төбедегі дөңгелек тесіктен түскен күн 
сәулелері суреттерді жарықтандырып, ғарыштық 
жақындасу актісін байқалған. Композицияның сол жағы 
негізінен, мүк басу мен желдің әсерінен зақымдалған. 
Ақбауыр композицияның ортаңғы бөлігінде төңкерілген 
тау ешкінің бейнесі болса, еденге жақын төменгі 
бөлігінде конус түріне ұқсайтын үйдің суреттері бар. 
Композияның ішінде ерекшеленген сурет ол төменгі оң 
жақ бұрышында 3–4 нүқтемен белгіленген өсімдіктің 
жаңа шыққан өсіндісін белгіленген. Антропоморфтық 
фигураларға келетін болсақ, ер адам  суретіне  көз 
түседі. Онда аяқтары ұзын, арасы кең және әртүрлі 
бағыттарға орналастырылған, қысқа қолдары төменге 
қараған. Тағы да екі бейне сол жақта орналасқан, біреуі 
қолдары мен аяқтары екі бағытқа кең орналастырылған, 
екіншісі жақсы сақталмаған, бұлынғыр бейнеленген. 

4 – сур. Сағыр петролглифтер кешені, №8 петроглифтер 
тобы, қашалып салынған жылқы бейнелері

5 – сур. Сағыр петролглифтер кешені, №8 петроглифтер 
тобы, қашалып салынған бұғы бейнесі



130

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Айта кету керек, композицияның көптеген бөлігінде крест 
бейнелереі бар. Бұл қарапайым  крест. Көлік арбаның 
да суретін де кездестіруге болады, ал оның жанында 
бірнеше геометриялық суреттері бейнеленген. Негізінен 
Ақбауырдағы петроглифтерге толықтай қарайтын 
болсақ, жануардың бір бейнесі, бірнеше антропофтық 
бейне, тұрғын үй мен арбаның бейнесі бар, қалғандары 
әртүрлі таңбалар (1–2-сур.). Хронологиясына келетін 
болсақ, нақты айту мүмкін емес. Бірақ, Ақбауырдағы 
арбаның дөңгелектеріне қарап оның Алдыңғы 
және Орта Азия, Кавказ және ямно-катакомбиялық 
ұқсатығымен, қасындағы археологиялық заттай 
деректермен (керамика,  терракоталық мүсіндермен, 
басқада материалдық бейнелермен) салыстыра 
отырып, талдау белгілермен анықталған. Ақбауыр 
арбасы мен оның жанындағы белгілерді біздің эрамызға 
дейінгі І ғасырдың аяғы, ІІ ғасырдың басына жатқызуға 
болады. Тіпті олардың жасалған мерзімі бұдан да ерте 
– біздің эрамызға дейінгі ІІІ ғасырлар. Ақбауыр көртеген 
уақыт адамдар пайдаланған үңгір, оған дәлел үңгірдің 
төбесіндегі екі сурет. 

Л.Н. Гумилев атындағы Еуразия ұлттық университеті 
2019 жылғы тарихи–мәдени мұра обьекісін есепке алу 
жұмыстарын жүргізген. Тарихи-мәдени сараптамасы 
бойынша Сағыр ауылынан оңтүстік-батысқа қарай 
15 км және Қызылтас ауылынан солтүстік–солтүстік–
шығысқа қарай 0,5 – 1 км жерде 50 жуық тасқа салынған 
суреттер табылған болатын. Негізгі бейнелері адамдар 
мен жануарлар. Бейнелерді нақты түсіну мүмкін 
емес, әсіресе адамдардың қолдары төмен қарай 
бағытталған, ал қолдарында дөңгелекке ұқсас зат бар. 

6 – сур. Сағыр петролглифтер кешені, №8 петроглифтер 
тобы, гранит тасқа салынған жылқылар бейнесі

Адамдардың қасында ешкі мен жылқы бейнеленген. 
Жалпы суреттердің сыртқы бейнесі, арнайы киім киіп, 
табынушылық іс-әрекеттерін бейнелегендей. Ал, енді 
бір екінші топта өзіндік ерекшелігі бар. Ол суретті салу 
техникасында, көбінде қашау тәсілін қолданса, мұнда 
контур тәсілін қолданған. Сол тәсілмен салынған 
бейнелер: мүйізсіз екі бұқа, адам фигурасы және 
шаңырақ мүйізді бұғы салынған. Бұл суреттер біздің 
дәуірімізге дейінгі I мыңжылдыққа – ерте темір дәуіріне 
жатады.

Тағы керемет петроглиф Сағыр ауылынан оңтүстік 
– батысқа қарай 10 км Қарасай шатқалында, Қарасай 
қонысында, дәлірек айтқанда Қарасай өзенінің Сібе 
өзеніне құятын тастағы шоқыда орналасқан. Қарасай 
петроглифтері сақ декоративтік қолданбалы өнер 
шығармаларында ерекше орын алатын кер бұғының 
фигуралары кездеседі. Хронологиясы бойынша қола 
дәуірі мен ерте темір дәуірінің көптеген петроглифтері 
кездеседі (4–6-сур.).

Бұл бізге белгілісі зерттелген петроглифтер. Осы 
тұста атақты Ресей археологы Екатерина Георгиевна 
Дэвлет «Альтамира: у истоков искусства» [Дэвлет 2005] 
кітабында «Біздің заманымызда негізгі мәселелер – 
типология мен классификация, периодизация және 
хронология, мәдени-тарихи және семантикалық 
интерпретация, әлемдік петроглифтердің қалыптасып 
келе жатқан тенденциялары аясында бекіту және 
әсіресе құжаттау барған сайын өзекті бола түсуде» еске 
салғым келеді. 

Зерттелмей әліде болсын өзінің тарих бетіне 
шығатын күнін күтіп, тас бетіндегі бейнесін кетірмеген, 
тарихын құпия болып жатқан қаншама петроглифтер 
бар. Ғылыми жұмыстың негізгі түпкі ойыда осыда 
жатыр. Шығыс Қазақстан облысы, Ұлан аудан, Тайынты 
ауылын Кіндік мен Тұйық атты жерде петроглифтердің 
зерттелмей жатқанын алдыға тартқым келеді. Аталған 
ескерткішті зерттеп, ғылыми айнаылымға енгізу бүгінде 
маңызды болып отыр. 

Әдебиет 
Бедельбаева М.В., Новоженов В.А., Үмітқалиев Ұ.Ү. 

Сарыарқаның тастағы таңбалары. – Нұр-Сұлтан: Л.Н. Гумилев 
ат. Евразия ұлттық университеті, 2019. – 200 б.

Дэвлет Е.Г. Альтамира: у истоков искусства.  – М.: Алетейа, 
2004. – 277 с.

Н.Ә. Назарбаев. «Болашаққа бағдар: рухани жаңғыру» 
мақаласы// Akorda.kz. Қазақстан Республикасының 
Президентінің ресми сайты. – URL: https://www.akorda.kz/kz/
events/akorda_news/press_conferences/memleket-basshysynyn-
bolashakka-bagdar-ruhani-zhangyru-atty-makalasy – (Қаралды: 
18.03.2022 ж.).

Самашев З. Наскальные изображения Верхнего 
Прииртышья. – Алма-Ата: Гылым, 1992. – 288 с.

Самашев З. Петроглифы Казахстана. – Алматы: Өнер, 
2006. – 200 с.



131

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Изучение погребальных памятников срубной куль
туры на территории Западного Казахстана началось 
с работ П.С. Рыкова в Уральском крае в 1925 и 1927 
гг. в ходе его поездок в Казахстан [Железчиков 2009]. 
В 1925 году им были открыты и частично исследованы 
могильник Кордон Деркульский (курган 1/1,3) и Кордон 
Деркульский (Перемётное) (курган 1/2). В 1927 году 
им был зафиксирован могильник близ села Спартак, 
насчитывавший, согласно его данным, около 100 
насыпей. Забегая вперед необходимо отметить, что 
лишь один курган были обнаружен и исследован в 1980 
году В.А. Кригером (курган 2/1) [Кригер 1981].

В 1949–1952 гг. в рамках Сталинградской экспедиции 
И.В. Синицыным были исследованы территории вдоль 
рек Большой и Малый Узень, озер Сорайдын и Раим. 
В частности, были исследованы одиночные погребения 
близ озер Сорайдын и Раим [Синицын 1952: 65], а также 
погребения в кургане 1/1,2 могильника Сайхин (ЮЗ 
группа) [Синицын 1959: 142].

Дальнейшее изучение погребальных памятников 
срубной культуры возобновилось лишь в 1974 году 
под руководством Г.А. Кушаева и его учеников 
– Б.Ф. Железчикова и В.А. Кригера. Благодаря 
организованным для прохождения археологической 
практики студенческим экспедициям были исследованы 
многочисленные памятники археологии, позволившие 
детальнее изучить древнюю историю региона.

В 1974–1976 годах, в зоне строительства 
Айдарханской оросительно-обводнительной 
системы, был исследован могильник Алебастрово 
I [Кушаев, Железчиков 1974]. Срубные погребения 
были обнаружены в курганах №2, 3, 5, 12, 19, 21. На 
могильнике Алебастрово II исследовано погребение 

МУСАЕВА Р.С.

Мусаева Райхан Сериковна
Институт археологии им. А.Х. Маргулана,

г. Алматы, Казахстан;
argin_rr@mail.ru

ИЗУЧЕНИЕ ПОГРЕБАЛЬНЫХ ПАМЯТНИКОВ СРУБНОЙ КУЛЬТУРЫ 
ЗАПАДНОГО КАЗАХСТАНА

в кургане 15 [Кушаев, Железчиков 1975]. Всего было 
изучено 17 погребений.

В 1976 году были исследованы срубные погребения 
в могильниках Рубежка (курган №1 и2 – усл. обозначения 
– прим. автора) и Новопавловка (курган 1/1, №3/1, №4/1, 
2) [Железчиков, Кригер 1976; Железчиков, Иксанова, 
Кригер 1997; Железчиков 1998: 50–52].

В 1977 году Б. Ф. Железчиковым и В. А. Кригером 
проводились раскопки в зонах новостроек Уральской 
области (строительства Санкыбайского лимана и 
реконструкции автомобильных дорог). В частности ими 
были исследованы срубные погребения в могильнике 
Вишневая Балка (курган 1/3). В зоне строительства 
автомобильных дорог Кара-Тоба – госдорога, Уральск 
– поселок Индер начато изучение археологических 
памятников могильника Лебедевка V (курган 3/1, 8/1, 
12/1, 13/1) [Железчиков, Кригер 1977; Железчиков 1998: 
10–26, 30–32]. 

Результаты исследования могильника Лебедевка 
продемонстрировали богатый и уникальный 
материал памятников раннего железного века, 
поэтому дальнейшие изыскания на этом памятнике 
продолжаться вплоть до 1980 года. 

В 1978 году к раскопкам на могильнике Лебедевка 
присоединилась Мошкова М.Г. [Мошкова, Железчиков, 
Кригер 1978]. Исследователями были изучены срубные 
погребения на могильнике Лебедевка VIII (курган 7/2).

В 1979 году погребения срубной культуры были 
изучены в могильнике Лебедевка VI (курган 14/1), в 
1980 году – на могильниках Лебедевка IV (курган 10/1, 
11/1,2, 12/1, 13/1,2, 14/1), Лебедевка V (курган 39/1, 
40/1, 43/1), Лебедевка VII (курган 13/2), Мамбеталы I 
(курган 3,8,9,10) [Железчиков, Кригер 1979; Мошкова, 
Железчиков, Кригер 1980]. 

Аннотация. В статье приводятся сведения об открытии и истории изучения погребальных памятников срубной 
культуры. Погребальные памятники срубной культуры обнаружены в 31 могильнике, включающих 62 кургана и 
содержавших в общей сложности 114 погребений, включая 6 одиночных. Все погребальные памятники расположены 
в пределах Западного Казахстана, большая часть которых приурочена к территориям близ рек и озер.

Ключевые слова: Западный Казахстан, срубная культура, погребальные памятники, могильник. 

© Мусаева Р.С. 
Исследование финансировалось Комитетом науки МОН РК (ПЦФ № OR11465466)



132

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Также в 1978–1979 гг. Г.А. Кушаевым и Г.К. Коке
баевой в зоне строительства Мамаевского гидроузла на 
реке Малый Узень в были изучены срубные погребения 
могильников Мамай (курган 1/2, 3/2, 8/2,3,4,5а,5б) и Кос-
оба (курган 2/1,2,3) [Кушаев, Кокебаева 1978]. Сам Гаяз 
Абдувалиевич определил памятники как полтавкинские, 
однако принадлежность их к срубным определяется 
на основе погребального обряда и сопровождающего 
инвентаря.

В 1980 году данными исследователями в зоне 
строительства Искали-Кольской обводнительной 
системы регулярного орошений третьей очереди на базе 
озера Рыбный Сакрыл изучены срубные погребения в 
могильниках Сакрыл I (курган 14/3) и Сакрыл III (курган 
7/северный и южный) [Кушаев, Кокебаева 1979; Кушаев, 
Кокебаева 1980].

В 1981 году на территории Прикаспийской низ
менности руководителем Волго–Уральской экспедиции 
Академии наук СССР Л.Л. Галкиным было обнаружено 
одиночное погребение срубной культуры в местечке, 
обозначенное им как Саракаманжостик [Галкин 1998: 
203–204]. После детального изучения карты местности 
и маршрута движения экспедиции предварительно 
установлено данное местонахождение в местности 
Саркырама жантык.

В 1984 году в зоне строительства водохранилища 
на реке Солянка Г.А. Кушаевым были исследованы 
срубные погребения в могильниках Солянка (курган 
1/2,4,6, курган 5/5,7,8) и Водохранилище (курган 3/1,6 и 
курган 4/3) [Кушаев 1983]. 

В этот же год, в рамках очередных аварийных 
раскопок, теперь уже в зоне строительства каналов 
для орошения северной части Чижинско-Дюринских 
разливов, исследователем были изучены срубные 
погребения в могильнике Бубенцы II (курган 6/2) [Кушаев 
1984].

С 1987 по 1992 год, вплоть до смерти Г.А. Кушаева 
единственные систематические раскопки на памятнике 
эпохи бронзы в Уральском регионе проводились 
на комплексе памятников Кресты, расположенном 
на левом берегу р. Урал, в пойме реки Барбастау, 
впадающей в реку Урал [Кушаев 1987; Кушаев 1988; 
Кушаев 1989; Кушаев 1991; Сдыков 1992]. Данный 
памятник разрушался вследствие строительства 
моста через реку Урал и прилегающих автомобильных 
дорог. Сам Гаяз Абдувалиевич неоднократно пытался 
привлечь внимание властей к данному уникальному 
памятнику, на котором были впервые обнаружены 
погребения ямной культуры на территории Уральской 
области. Срубные погребения были обнаружены в 
курганах 1/6; 3/1,2,3; 5-6/19,20; 7/1,2,3; 10/1,3; 11/1. 

Помимо изучения вышеупомянутого памятника                   
Г.А. Кушаев в 1989 году изучил погребальные памятники 
срубной культуры в могильнике Факел (курган 4/1,2,3) 
[Кушаев 1989]; в 1990 – в могильнике Коныс-сай (курган 
2/1) [Кушаев 1990].

После долгого промежутка погребения обозначенной 
культуры были обнаружены и исследованы в 2002 
году А.А. Бисембаевым в могильнике Есен-Амантау 
(Лебедевка II, курган 7/1) [Бисембаев 2002].

Стараниями Западно–Казахстанского центра 
истории и археологии (Сдыков М., Мергалиев Р., 
Орынбасаров Е., Утепбаев У.) изучены срубные 
памятники в могильниках Утвинка (курган 2/2,3,4; 4/1,2) 
в 2006 г. [Сдыков и др. 2006], Достык (курган 3/1) [Сдыков 
2009], а также могильник Мереке (курган 1/1,7,9) в 2014 
году [Сдыков и др. 2014].

М.Д. Калменовым и А.Е. Бижановой в 2014 году 
в ходе изучения городище Жайык было случайно 
обнаружено одиночное погребение срубной культуры 
[Калменов, Бижанова 2015].

В 2016 году Я.А. Лукпановой и Д.В. Марыксиным 
были исследованы срубные погребения в могильнике 
Пойма (курган 5/1; 6/6,9,10 и 11/4), материалы которого, 
к сожалению, еще не опубликованы [Лукпанова, 
Марыксин 2017: 226].

В ходе работ на аварийном памятнике – могильнике 
Таскала в 2016 и 2018 гг. Я.А. Лукпановой были 
зафиксированы срубные погребения (курган 3/1, 5/2,3,4) 
[Лукпанова 2019], которые предварительно определены 
как позднекатокомбные, однако керамический материал 
и погребальный обряд позволяют отнести их к ранним 
пластам срубной культуры.

Как видно из приведенного экскурса, большая 
часть исследованных памятников изучалась в рамках 
аварийных раскопок, часть курганов в составе 
могильников была разрушена в ходе хозяйственной 
деятельности, распахана или уничтожена полностью 
в ходе строительства города Уральска и близлежащих 
населенных пунктов. Многие погребения разрушены 
в следствие в ходе сооружения погребений раннего 
железного века.

Необходимо отметить, что и научный задел самих 
исследователей наложил непосредственный отпечаток 
на проводимые изыскания. В большей степени 
внимание уделялось памятникам раннего железного 
века, тогда как срубные погребения изучались в 
связи с расположением таковых в разновременных и 
разнокультурных курганах или могильниках.

Изучение погребальных памятников срубной 
культуры на территории Западного Казахстана никогда 
не являлась первоочередной задачей исследователей. 



133

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Как показало проведенное историографическое 
исследование по материалам архивных данных и 
публикаций, большая часть опубликованных источников 
носит характер отчетных статей, не содержащих анализ 
полученных материалов.

Необходимо отметить, что по сведениям                                                                            
В.В. Отрощенко [Отрощенко, 2002, прил.1] на 
территории Западного Казахстана насчитываются 
36 курганов срубной культуры. В Своде памятников 
срубной культуры приводятся данные о 12 могильниках 
[Памятники <…> 1993: 99–100], тогда как В.В. Ткачев 
приводит 33 могильника и одно одиночное погребение 
[Ткачев 2018: 26]. 

На основе анализа архивных данных и публикаций 
авторов раскопок, а также сопоставлении работ 
различного характера, автором выявлены 114 
погребений, из которых четыре являются одиночными, 
а 110 входят в состав 63 курганов из 31 могильника.

Таким образом, можно заключить, что памятники 
срубной культуры Западного Казахстана частично 
введены в научный оборот. Они не являются 
аргументирующими аспектами в вопросах культурно-
хронологического определения, и в большинстве 
своем остаются малоизвестны среди иных памятников 
срубной культуры.

Литература
Бисембаев А.А., Гуцалов С.Ю. Отчет о раскопках 

могильника Есен–Амантау (Лебедевка II) // Архив 
Института археологии им. А.Х. Маргулана. Ф. 2, оп. 11, 
д. 2585, 163 л.

Галкин Л.Л. Эпоха бронзы Северо-Восточного 
Прикаспия: дис. … канд. ист. наук: 07.00.06 археология. 
М., 1998. 401 с.

Железчиков Б.Ф. Археологические памятники 
Уральской области. – Волгоград: Изд-во Волгоградского 
госуд. у-та, 1998. – 136 с.

Железчиков Б.Ф. Материалы из раскопок П.С. 
Рыкова в 1927 году на территории Уральской области 
// Вопросы истории и археологии Западного Казахстана. 
2009. № 2. – С. 191-198.

Железчиков Б.Ф., Иксанова Ф.М., Кригер В.А. 
Погребения срубной культуры в курганной группе у с. 
Новопавловка // Неолит и бронзовый век Поволжья и 
Приуралья: науч. тр. Куйбышев, 1977. Т. 220. С. 88-91.

Железчиков Б.Ф., Кригер В.А. Отчет. 
Археологические работы в Уральской области в 1976 
году // Архив Института археологии им. А.Х. Маргулана. 
Ф. 2, оп. 18, д. 1534, 77 л.

Железчиков Б.Ф., Кригер В.А. Отчет. 
Археологические работы в Уральской области в 1977 
году. // Архив Института археологии им. А.Х. Маргулана. 
Ф. 2, оп. 19, д. 1602, 203 л.

Железчиков Б.Ф., Кригер В.А. Отчет. 
Археологические работы в Уральской области в 1979 г. 
// Архив Института археологии им. А.Х. Маргулана. Ф. 2, 
оп. 21, д. 1759, 111 л.

Калменов М.Д., Бижанова А.Е. Об одном погребении, 
найденном на городище Жайык (краткое сообщение) // 
Этнические взаимодействия на Южном Урале: матер. VI 
Всерос. науч. конф. / отв. ред. А.Д. Таиров. Челябинск: 
Челяб. гос. краевед. музей. 2015. С. 311-314.

Кригер В.А. Отчет об археологических работах 
на территории Уральской области в 1981 г. // Архив 
Института археологии им. А.Х. Маргулана. Ф. 2, оп. 23, 
д. 1900, 8 л.

Кушаев Г.А. Научный отчет об итогах попыток 
археологических исследований в Уральской области в 
1990 г. // Архив Института археологии им. А.Х. Маргу
лана. Ф. 2, оп. 2, д. 2325, 25 л.

Кушаев Г.А. Отчет о исследовательской работе 
по раскопкам памятника материальной культуры 
Казахстана /Могильника и поселения Кресты/ 1988 г. // 
Архив Института археологии им. А.Х. Маргулана. Ф. 2, 
оп. 2, д. 2237, 25 л.

Кушаев Г.А. Отчет о результатах раскопок памятников 
могильника «Кресты» (могильник и поселение) // Архив 
Института археологии им. А.Х. Маргулана. Ф. 2, оп. 33, 
д. 2368, 26 л.

Кушаев Г.А. Отчет об итогах полевых археологических 
исследований в северной части Чижинско-Дюринских 
разливов в Уральской области в 1984 г. // Архив 
Института археологии им. А.Х. Маргулана. Ф. 2, оп. 26, 
д. 2058, 42 л.

Кушаев Г.А., Железчиков Б.Ф. Отчет об 
археологических исследованиях в Уральской области в 
1974 г. // Архив Института археологии им. А.Х. Маргула
на. Ф. 2, оп. 16, д. 1389, 69 л.

Кушаев Г.А., Железчиков Б.Ф. Отчет об итогах 
археологических раскопок Уральского пединститута в 
1975 г. // Архив Института археологии им. А.Х. Маргула
на. Ф. 2, оп. 18, д. 1467, 92 л.

Кушаев Г.А., Кокебаева Г.К. Научный отчет об итогах 
археологических раскопках в Уральской области в 1978 
г. // Архив Института археологии им. А.Х. Маргулана.                  
Ф. 2, оп. 20, д. 1675, 37 л.



134

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Кушаев Г.А., Кокебаева Г.К. Научный отчет об итогах 
археологических раскопках в Уральской области в 1979 
г. // Архив Института археологии им. А.Х. Маргулана.                 
Ф. 2, оп. 22, д. 1762, 57 л.

Кушаев Г.А., Кокебаева Г.К. Научный отчет об итогах 
археологических раскопках в Уральской области в 1980 
г. // Архив Института археологии им. А.Х. Маргулана.               
Ф. 2, оп. 23, д. 1836, 43 л.

Кушаев Г.А. Научный отчет об итогах 
археологических исследованй в долине р.Чаган /подхоз 
им. Ворошилова/ 1989 г. // Архив Института археологии 
им. А.Х. Маргулана. Ф. 2, оп. 33, д. 2279, 43 л.

Кушаев Г.А. Об итогах проведения охранных 
археологических исследований в зоне водохранилища 
на р. Солянка в Уральской области в 1983 г. // Архив 
Института археологии им. А.Х. Маргулана. Ф. 2, оп. 25, 
д. 2017, 31 л.

Кушаев Г.А. Отчет об археологических 
исследованиях Уральского пединститута в 1987 г. // 
Архив Института археологии им. А.Х. Маргулана. Ф. 11, 
оп. 2, д. 2192, 24 л.

Кушаев Г.А. Этюды древней истории Степного 
Приуралья. Уральск: «Диалог», 1993. 172 с.

Лукпанова Я.А. Археологические исследования на 
курганном комплексе Таскала // Маргулановские чтения 
– 2019: Материалы Международной археологической 
научно-практической конференции, посвященной 
95-летию со дня рождения выдающегося казахстанского 
археолога К.А. Акишева. (19-20 апреля 2019 г.) / Отв. 
Ред. Хабдуллина М.К. – Нур-Султан: НИИ археологии 
им. К.А. Акишева, 2019. – С.328-339.

Марыксин Д.В. Луқпанова Я.А. Новые погребения 
в долине реки Урал // Вопросы истории и археологии 
Западного Казахстана. – вып. IV /под. ред. М.Н. Сдыкова. 
– Уральск: Центр истории и археологии. - 2017. – С. 222-
227.

Мошкова М.Г., Железчиков Б.Ф., Кригер В.А. Отчет. 
Археологические работы в Уральской области в 1978 г. 
// Архив Института археологии им. А.Х. Маргулана. Ф. 2, 
оп. 20, д. 1679, 186 л.

Мошкова М.Г., Железчиков Б.Ф., Кригер В.А. Отчет. 
Археологические работы на территории Уральской 

области в 1980 г. // Архив Института археологии                            
им. А.Х. Маргулана. Ф. 2, оп. 22, д. 1838, 155 л.

Отрощенко В.В. Історія племен зрубної спільності: 
дис. … канд. ист. наук: 07.00.04 археология. Київ, 2002.

Памятники срубной культуры: Волго-Уральское 
междуречье // Археология России (Свод археологических 
памятников. Вып. В 1-10. Т. 1) / Отв. ред. Малов Н.М.. 
Саратов: изд-во Саратовского гос. ун-та, 1993. 200 с.

Сдыков  М.Н. Научный отчет о результатах раскопок 
памятников могильника и поселения «Кресты» и 
могильника «Турбаза». 1992 г. // Архив Института 
археологии им. А.Х. Маргулана. Ф. 2, оп. 2, д. 2272, 31 л.

Сдыков М. Отчет об археологических раскопках 
Бурлинского, Акжаикского, Зеленовского районах 
(на курганах могильников Аксай III, Достык, Караул-
тобе) в 2009 г.// Архив Института археологии им. А.Х. 
Маргулана. Ф. 2, оп. 51, д. 2799, 48 л.

Сдыков М., Мергалиев Р., Орынбасаров Е., 
Утепбаев У. Отчет о раскопках курганных комплексов 
Новопавловка, Утвинка, Алгабас, Жусандыой, 
Жанаконыс в 2006 г. // Архив Института археологии им. 
А.Х. Маргулана. Ф. 2, оп. 48, д. 2938, 32 л.

Сдыков М.Н., Утепбаев У.А., Крыгин А.П. Отчет о 
научно-исследовательской работе на археологических 
памятниках Мереке I и Ерсары I за 2014 год // Архив 
Института археологии им. А.Х. Маргулана. Ф. 2, оп. 57, 
д. 3254, 28 л.

Синицын И.В. Археологические исследования 
в Саратовской области и Западном Казахстане // 
КСИИМК. 1952. Вып. 45. – С. 62-73. 

Синицын И.В. Археологические исследования 
Заволжского отряда // МИА. № 60. Древности 
Нижнего Поволжья (Итоги работ Сталинградской 
археологической экспедиции) / Отв. ред. Е.И. Крупнов. 
М.: изд-во АН СССР, 1959. T. 1. – С. 39-205.

Ткачев В.В. Срубная культура на территории 
Западного Казахстана // Степная Евразия в эпоху 
бронзы: культуры, идеи, технологии: сб. науч. тр. к 
80-летию Г.Б. Здановича. Челябинск: изд-во ЧелГУ, 
2018. – С. 112-125.



135

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

В полевом сезоне 2021 года Прикаспийским 
отрядом Института археологии им. А.Х. Маргулана 
были продолжены работы по изучению дюнных стоянок 
Рын-песков Западного Казахстана. Работы велись 
в Индерборском и Исатайском районах Атырауской 
области. В ходе которых были открыты и обследованы 
ряд памятников, принадлежащих к различным 
историческим периодам от каменного века до эпохи 
средневековья. Значительный интерес среди изученных 
памятников вызвала стоянка Мукашмола, обнаруженная 
в Исатайском районе Атырауской области.

Стоянка Мукашмола была обнаружена в 3 км к 
северо-северо-востоку от поселка Кызылуй, в 0,8 км к 
западу от одноименной зимовки и в 2,2 км к западу от 
группы солончаков, вытянутой с севера на юг. Памятник 
расположен на песчаном выдуве, общей площадью 
400 кв. м., окаймленному дюнами, высотой 2-2,5 м. В 
центральной части выдува расположен современный 
колодец для полива скота (рис. 1). Памятник был 
обследован двумя методами: первый – проведение 
сплошных сборов на дневной поверхности памятника, 
второй – закладка рекогносцировочных раскопов в 
местах наибольшего скопления артефактов.

В результате проведенных сборов на дневной 
поверхности стоянки было обнаружено 515 каменных 
артефактов преимущественно из кремнистых пород 
бежевого, светло-серого, темно-серого, желтовато-
серого цветов (513 экз.). Значительно реже в коллекции 
встречаются артефакты из кремнистых алевролитов 
белесого и светло-серого цвета (2 экз.) (рис. 2).

Технику первичного расщепления демонстрируют 
нуклеусы, обломки нуклеусов и технические сколы.

КУАНДЫК С.Р.

Куандык Самрат Русланович
Институт археологии им. А.Х. Маргулана, 

Алматы, Казахстан;
s.r.kuandyk@mail.ru

КАМЕННАЯ КОЛЛЕКЦИЯ СТОЯНКИ МУКАШМОЛА 
(предварительное сообщение)

В коллекции представлены два целых нуклеуса 
для пластин и микропластин: первый, призматический, 
одноплощадочный, размерами 49х25,5х25 мм из кремня 
светло-серого цвета, с желвачной коркой, занимающей 
5% поверхности изделия; второй, односторонний 
одноплощадочный, размерами 41х44х25 мм из кремня 
темно-серого цвета, с желвачной коркой, занимающей 
10% поверхности изделия. Оба изделия содержат 
негативы снятий микропластин шириной от 2 до 10 мм.

Технические сколы в коллекции насчитывают 17 
экз., преимущественно представлены ребристые 
сколы (7 экз), сколы оживления с оснований нуклеусов 
для микропластин (6 экз.), сколы оживления ударной 
площадки (3 экз.), скол оживления плоскости 
расщепления (1 экз.).

Орудийный набор весьма разнообразен и состоит из 
двух категорий изделий:

Первая категория представлена изделиями, 
выполненными на пластинах.

Значительную часть данной категории занимают 
ретушированные пластины. По характеру нанесения 
ретушь мелкая, субпараллельная, реже зубчатая. В 
коллекции представлены пластины с обратной (11 экз.) 
и лицевой (9 экз.) ретушью, нанесенной на один из краев 
изделия. Также встречаются изделия с обратной (5 экз.) и 
лицевой (2 экз.) ретушью по двум краям. Наиболее редко 
встречаются пластины с противолежащей ретушью по 
двум краям, их в коллекции представлено лишь 3 экз.

Скребков в коллекции 3 экз., практически все 
являются концевыми:

– концевой скребок на полукраевой пластине 
размерами 35х18х5 мм из полупрозрачного кремня 

Аннотация. Статья посвящена изучению каменной коллекции собранной на стоянке Мукашмола в полевом 
сезоне 2021 года в ходе работ Прикаспийского отряда в Рын-песках Западного Казахстана. Стоянка Мукашмола 
является памятником с «поверхностным культурным горизонтом», что существенно затрудняет анализ 
археологического материала, определение хронологии отдельных индустриальных комплексов, их периодизацию 
и культурные корреляции. Единственным достоверным источником информации при таких обстоятельствах 
являются каменные орудия, с помощью которых можно получить данные об относительном возрасте памятника и 
его культурной принадлежности.

Ключевые слова: Ключевые слова: стоянка, энеолит, каменный инвентарь.

© Куандык С.Р. 
Исследование финансировалось Комитетом науки МОН РК (ГФ № AP08052885)



136

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

темно-серого цвета. Спинка выпуклая, трехгранная 
ассиметричная, корочная, на 50% покрыта коркой 
белесого оттенка. Вентрал вогнутый. Ударная площадка 
двугранная ассиметричная. Левый край вогнутый 
острый, обработан лицевой зубчатой ретушью. Правый 
край выпуклый острый, без вторичной обработки. 
Дистальная часть лезвие, выпуклое, скошенное вправо, 
оформленное лицевой, глубокой субпараллельной 
ретушью; 

– концевой скребок на пластине размерами 
23,5х25х5,7 мм из кремня бежевого цвета. Спинка 

выпуклая, трехгранная, 
ассиметричная. Вентрал 
S-видный. Ударная площадка 
прямая, гладкая, образована 
одним снятием. Левый край 
выпуклый, острый. Правый край 
выпуклый острый. Дистальная 
часть – лезвие, выпуклое, 
оформленное глубокой лицевой 
зубчатой ретушью; 

– концевой скребок на 
полукраевой пластине размерами 
22х17х5 мм из кремня темно–
серого цвета. Спинка выпуклая, 
двугранная ассиметричная, 
корочная, на 30% покрыта 

коркой белесого оттенка. Вентрал выпуклый. Ударная 
площадка гладкая, прямая, образована одним снятием. 
Левый край выпуклый, острый, корочный. Правый край 
прямой, острый, с заломами. Дистальная часть лезвие, 
скошенное вправо, оформленное глубокой лицевой 
субпараллельной ретушью.

Также в данной категории представлены 
геометрические микролиты (3 экз), резец (1 экз) и 
проколка (1 экз.):

– геометрический микролит трапециевидной 
формы размерами 12,5х6х2 мм из полупрозрачного 
кремня бежевого цвета. Спинка выпуклая, трехгранная, 
ассиметричная. Вентрал прямой. Проксимальная 
часть обломана. Дистальная часть скошена вправо и 
обработана лицевой субпараллельной ретушью. Левый 

край прямой, крутой, обработан 
обратной субпараллельной 
ретушью Правый край прямой, 
крутой, обработан обратной 
субпараллельной ретушью;

– геометрический микролит 
прямоугольной формы 
размерами 10х6х1,5 мм из 
полупрозрачного кремня бежевого 
оттенка. Спинка выпуклая 
трехгранная ассиметричная. 
Вентрал прямой. Дистальная 
часть обработана обратной 
субпараллельной ретушью Левый 
край слабовыпуклый, крутой, 
обработан мелкой обратной 
субпараллельной ретушью. 
Правый край прямой, крутой, 
обработан мелкой обратной 
субпараллельной ретушью;

– геометрический микролит 

Рис. 1. Стоянка Мукашмола. 
Вид на котловину выдувания

Рис. 2. Поверхностное залегание артефактов



137

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

треугольной формы размерами 13х13х2,5 мм из 
полупрозрачного кремня бежевого цвета. Спинка 
уплощенная, с двумя негативами снятий пластин. 
Вентрал слабовогнутый. Дистал обломан. Правый край 
прямой крутой, обработан лицевой субпараллельной 
ретушью. Левый край стрельчатый, крутой, обработан 
обратной субпараллельной ретушью. Проксимальная 
часть заострена от краев изделия и образует рабочий 
край.

– резец на проксимальном фрагменте пластины 
размерами 12х13х3 мм из полупрозрачного кремня 
бежевого цвета. Спинка выпуклая, трехгранная, 
ассиметричная. Вентрал выпуклый. Ударная площадка 
прямая, гладкая, образована одним снятием. Левый край 
выпуклый, острый, в верхней части нанесен резцовый 
скол с дистальной части. Правый край выпуклый острый, 
без вторичной обработки.

– дистальный фрагмент пластины, переоформленный 
в проколку, размерами 21х8,5х2 мм из полупрозрачного 
кремня темно-серого цвета. Спинка выпуклая, 
трехгранная, ассиметричная. Вентрал прямой. 
Проксимальная часть обломана. Дистальная часть 
скошена вправо. Левый край S-видный, острый, в нижней 
части обработан чередующейся ретушью, в верхней 
части края прослеживается выемка, оформленная 
лицевой субпараллельной ретушью (рабочий край). 
Правый край выпуклый, острый, обработан обратной 
субпараллельной ретушью.

Вторая категория, малочисленна, представлена 
изделиями из отщепов. В ней присутствуют вторичные 
отщепы с ретушью (2 экз.), а также проколка на вторичном 
отщепе (1 экз.).

– вторичный отщеп, размерами 40х46х9 мм, 
переоформленный в орудие, из кремня бежевого цвета. 
Спинка вогнутая, бессистемная, с забитостями. Вентрал 
выпуклый. Ударная площадка корочная. Левый край 
вогнутый крутой, обработан обратной субпараллельной 
ретушью. Правый край выпуклый, отвесный, в нижней 
части обработан обратной глубокой субпараллельной 
ретушью.

– дистальный фрагмент вторичного отщепа 
размерами 20,5х24х4 мм, из кремня серого цвета. Спинка 
слабовыпуклая, бессистемная. Вентрал слабовогнутый. 
Проксимальная часть обломана. Правый край выпуклый, 
крутой, обработан лицевой субпараллельной ретушью. 
Левый край поврежденный, острый.

– проколка на вторичном отщепе (техническом 
сколе?) размерами 26х22х5 мм из кремня бежевого 
цвета. Спинка выпуклая, с четырьмя конвергентными 
сколами. Вентрал вогнутый. Ударная площадка 
обломана. Левый край стрельчатый, крутой – рабочий 
край, в медиальной части расположена проколка длиной 

3 мм, образованная двумя снятиями. Правый край 
ломаный, острый. В дистальной части имеется выемка, 
образованная лицевой субпараллельной ретушью.

Продукты расщепления представлены пластинами 
(235 экз.) и отщепами (27 экз.) без вторичной обработки. 
Осколки и обломки насчитывают 193 экз.

После проведения сплошных поверхностных сборов, 
в целях обнаружения погребенных культурных слоев, 
в местах наибольшего скопления артефактов были 
заложены два рекогносцировочных раскопа размерами 
1х1х0,3 м и 1х1х0,25 м. В результате закладки раскопов 
погребенных культурных слоев обнаружено не было.

Таким образом анализ каменной коллекции со 
стоянки Мукашмола показывает ярко-выраженную 
пластинчатую индустрию. Об этом свидетельствуют 
нуклеусы, а также технические сколы с нуклеусов для 
пластин и микропластин.

Орудийный набор имеет скудный, но весьма 
разнообразный состав. В коллекции представлены 
пластины с ретушью. Ретушь на эти изделия как правило 
наносилась с обратной или с лицевой стороны по 
одному или двум краям. Реже встречаются изделия с 
противолежащей ретушью по двум краям. Ретушь по типу 
субпараллельная, реже зубчатая. Особняком в коллекции 
можно выделить геометрические микролиты, имеющие 
различные формы: прямоугольную, трапециевидную 
и треугольную. Орудия скребкового типа в коллекции 
представлены исключительно концевыми скребками. 
Резцы в коллекции единичны.

Анализируя полученные данные со стоянки 
Мукашмола можно сказать следующее: Стоянка 
функционировала единовременно и не заселялась в 
последующие периоды, а собранная каменная коллекция 
представлена единым комплексом.

Материалы стоянки Мукашмола имеют аналогии с 
материалами хвалынской энеолитической культуры, 
памятники которой были обнаружены в Рын-песках 
близи барханной гряды Каир-Шак (стоянка Каир–Шак VI), 
в урочище Кара-Худук (стоянка Кара-Худук), на правом 
берегу реки Сок в Самарской области (Гундоровское 
поселение) [Горащук 2003]. Также аналогичные 
памятники были обнаружены на полуострове Мангышлак 
(стоянка Шебир 4, Поселения Коскудук 1,2) [Астафьев 
2014]. Памятник предварительно датируется эпохой 
энеолита – VII–V тыс. до н.э.

Литература:
Горащук И.В. Технология изготовления каменных 

орудий хвалынской культуры // Вопросы археологии 
Поволжья. – Самара, 2003. – С. 118-133.

Астафьев А.А. Неолит-энеолит полуострова 
Мангышлак – Астана, 2014. – С. 226-228.



138

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Шірік рабат қалашығы – Сырдарияның төменгі 
ағысын мекен еткен шірікрабат мәдениетін таратушы-
сақ тайпалары, олардың өмір сүру салты мен дүние 
танымынан мағлұмат беретін көлемі жағынан ең 
үлкен көне антикалық қалалардың бірі. Шірік ра-
бат қалашығы Қызылорда қаласынан оңтүстік-батыс 
бағытта 300 шақырым жерде, бүгінде суы тартылған 
Жаңадария өзенінің сол жағалауындағы 15 м биік 
төбеде орналасқан.

Шірік рабат қалашығы 1946 жылы С.П. Толстовтың 
жетекшілігімен жүргізілген Хорезм археологиялық және 
этнографиялық экспедициясының зерттеу жұмыстары 
нәтижесінде ашылып ғылыми айналымға енген бола-
тын. С.П. Толстов жүргізілген археологиялық зерттеу 
жұмыстарында алынған археологиялық материалдар-
ды өңдеу нәтижесінде қалашықтың шамамен б.д.д. 
І мыңжылдықтың ортасымен мерзеделетінін және 
сақтардың ішіндегі апасиак тайпаларының біріне ти-
есілі болуы мүмкін деген пікір айтады [Толстов 1948: 
99].

1948–1949 жж. С.П. Толстов екінші барлау 
жұмыстарын жүргізді, 1957–1958 жж. Ю.А. Рапопорт 
және С.А. Трудновский қалашық аумағындағы жерлеу 
орындарымен, үй жайларға және қорғаныс қамалы мен 
мұнараларға, кейінгі ортағасырлық цитаделдің шағын 
бөлігіне қазба жұмыстарын жүргізді. Қазба–зерттеу 
жұмыстарының нәтижесінде қалашықтың мерзімделуі 
нақтыланды және қалашықтың жоспары жайлы толық 
түсінік қалыптасты. Қалашықтың орталық бөлігінде 
көлемі үлкен жеті оба және екі жерлеу кесенесінің 
үйінділері орналасқан [Толстов 1962: 139].

Жарты ғасырға жуық үзілістен соң 2004 
жылы «Мәдени мұра» бағдарламасының аясын-

ЕРСАРИЕВ А.М.

Ерсариев Алтынбек Манақұлы
Ә.Х. Марғұлан ат.Археология институты,

Әл-Фараби ат. Қазақ Ұлттық Университеті
Алматы қ., Қазақстан;

altynbek_93_14@mail.ru

ШІРІК РАБАТ ҚАЛАШЫҒЫННЫҢ ҚОРҒАНЫС ЖҮЙЕСІ

да Ж. Құрманқұловтың жетекшілігімен «Шірік ра-
бат археологиялық экспедициясы» Қазақстанның 
ең көне ескерткіштерінің тізіміне кірген Шірік ра-
бат қалашығында қайта зерттеу жұмыстарын қолға 
алып, кешенді зерттеу жұмыстары бүгінгі күнге дейін 
өз жалғасын табуда. 2004 жылғы далалық зерттеу 
жұмыстары кезінде қалашықтың ішкі аумағында 
орналасқан екі ескерткішке қазба жүргізілді. Бірінші 
ескерткіш қалашықтың солтүстік бөлілігінде І және 
ІІ–ші қорғандар арасында орналасқан. Екінші қазба 
қалашықтың солтүстік-батыс бөлігінде орналасқан 
[Утубаев 2004: 62]. Бүгінгі күні қалашықтың сақталған 
бекініс қабырғасының биіктігі 3 м, ені 8-10 м шама-
сында. Бекініс қабырғалары қалашық тұрғындарын 
солтүстік және шығыс бағыттан келетін қауіптен қорғау 
қызметін атқарған. Археологиялық қазба барысында 
қалашықта бірнеше рет қоныстану үдерісі жүргендігін, 
сондай-ақ қоныстанудың ең алқашқы кезеңі солтүстік 
бөлігінде болғандығын көрсетеді [Құрманқұлов, т.б. 
2005: 53].

Шірік рабат қалашығының жалпы көлемі                                  
850х600 м құрайды. Қалашықтың негізгі жоспары 
солтүстіктен-оңтүстік бағытқа қарай сопақша пішінді 
болып келеді, күрделі қорғаныс жүйесімен қоршалған. 
Сонымен қатар қалашықта түрлі кезеңдерге жата-
тын бірнеше бекініс қамалдары бар. Қалашықты екі 
қатар бекініс қабырғалары айнала қоршап тұр, ең 
үлкен сыртқы бекініс қабырғасымен есептегенде-
гі жалпы аумағы 42,16 га жерді алып жатыр. Бекініс 
қабырғаларының сыртқы бетінен ені 40 м, тереңдігі 
4 м жоғары болатын ор қазылған. Ең көне қорғаныс 
қабырғасының қалыңдығы 4,5 м, қабырғада ені 1,8 м 
атыс ойықтары орналасқан, қорғаныс жүйесін күшейту 

Аннотация. Мақалада Қызылорда облысы бойынша мемлекет қорғауына алынған, республикалық маңызы 
бар Шірік рабат қалашығының зерттелу тарихы, жоспары ондағы ескерткіштер мен қорғаныс жүйесі баяндала-
ды. Сонымен қатар ескерткіштегі қақпа түрлері, атыс ойықтары және ғұрыптық нысандардың орналасуы туралы 
мәліметтер келтірілді. Сондай–ақ қалашықтың қорғаныс жүйесі жақын аумақтардағы ескерткіштермен салысты-
рылып, аналогтары қарастырылды.

Түйін сөздер: Шірік рабат қалашығы, қорғаныс жүйесі, археологиялық қазба–зерттеу жұмыстары, мұнара, 
қақпа, атыс ойығы.

© Ерсариев А.М. 
Зерттеуді ҚР БҒМ Ғылым комитеті қаржыландырған (БНҚ № OR11465466)



139

І ЧАСТЬ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

мақсатында қабырғадан 6 м сыртқа қарай тік бұрышты 
мұнаралар тұрғызылған, олар ішкі жағынан атқыштар 
галереясымен байланысады [Толстов 1962: 139].

Қорғаныс қабырғалары мен мұнаралардың 
шығатын және кіре беріс жеріндегі атыс ойықтары 
бір деңгейде (шамамен 50 см) орналасқан. Қорғаныс 
қабырғаларындағы атыс ойықтарының Орта Азиядағы 
өзге қалалардан ерекшелігі олардың астыңғы бөлігі 
көлденең болып келеді [Вайнберг, Левина 1993: 22].

2007 жылы «Мәдени мұра» бағдарламасы 
шеңберінде Шірік рабат қалашығының 
фортификациялық жүйесінің салыну әдісі мен 
стратиграфиялық құрылымын анықтау үшін 
қалашықтың батыс бөлігіндегі қорғаныс қабырғасына 
барлау траншеясы салынды. Шығыстан батысқа 
бағытталып салынған траншеяның ұзындығы 8 м, 
ені 1,5 м, қазба жұмыстары нәтижесінде қорғаныс 
қабырғаларын салу үш кезеңнен тұратындығы 
анықталды [Утубаев 2008: 181].

Қалашыққа кіретін негізгі 3 қақпа батыс, оңтүстік 
және солтүстік-шығыс қабырғаларда орналасқан. 
Қақпалар «Г» әріпі тәрізді лабиринтті форма-
да тұрғызылған. Ерте кездерден-ақ әскери және 
экономикалық маңызға ие болған негізгі орталықтардың 
қорғаныс жүйесіндегі қақпалардың құрылысына ерек-
ше мән берілген. Г. Хожаниязов антикалық қалалардың 
қақпаларын талдай келе оларды мынадай негізгі үш 
түрге бөліп қарастырады: 1) лабиринтті қақпалар, 2) 
мұнаралы қақпалар, 3) қарапайым үлгідегі қақпалар. 
Аталмыш қақпалардың ішіндегі ең көп таралғаны бірін-
ші үлгідегі лабиринтті қақпалар [Хожаниязов 1981: 47-
48] Шірік рабат қалашығының қақпалары Калалыгыр 
ІІ (Түркіменстан) қалашығының және хронологиялық 
тұрғыдан өзге де Хорезмдік қалалардың қақпасымен 
ұқсас келеген, Шірік рабат қалашығы қақпасының ере-
кшелігі бұрыштары дөңстеу болып келеді, бұл қала 
құрылысындағы жергілікті ерекшеліктерге байланы-
сты болуы мүмкін. Қалашықтың оңтүстік бөлігінде 
орналасқан цитадел аумағында тікбұрышты бекініс 
салынған. Бекініс қабырғаларымен бұрыштарында 
мұнаралар тұрғызылған, бекіністің жалпы аумағы 1,2 га 
(128x94 м) шамасында. Бүгінде бекініс қабырғасының 
сақталған биіктігі шамамен 1 м, қалыңдығы 1,5 м 
құрайды [Утубаев 2016: 219]. Шірік рабат қалашығының 
жоспары Түркіменстан аумағындағы б.д.д VII-VI ғғ. 
мерзімделетін Кюзелигыр қаласының жоспарына өте 
ұқсас. 1953 жылы аталмыш қалашыққа жүргізілген 
зерттеу жұмыстары нәтижесінде көне қоныстың қақ 
ортасынан үлкен құрылыс орыны табылды, сондай-
ақ қалашықтың орталық бөлігіндегі құрылыс нысаны-
нан солтүстікке қарай үш мұнараның орыны табылса, 

солтүстік бөлігінде жүргізілген қазба жұмыстары кезін-
де биіктігі 3,5 м болатын, өте жақсы сақталған қорғаныс 
қабырғасы анықталды. Шірік рабат және Кюзелигыр 
қалашықтарын мекендеген жергілікті халықтың ба-
сым бөлігі оңтүстік–батыс бөлігінде шоғырланса, ал 
солтүстік бөлігінде аз мөлшерде қоныстанған [Толстов 
1962: 102–103].

Шын мәнінде, Арал өңіріндегі жоспары жағынан 
жеткілікті түрде зерттелген Кюзелигыр және Шірік рабат 
қалашықтары қорғаныс қабырғаларымен қоршалған 
мемориалдық сипаттағы ғұрыптық орталықтар бо-
луы мүмкін. Қабырғалардың ішіндегі кең алаңдар, 
кейіннен құрылыс салу үшін жоспарланған болуы 
мүмкін. Жоғарыда көрсетілген екі қалашыққа жоспа-
ры жағынан ұқсас Өзбекстан аумағы, Қаршы оазисін-
де орналасқан б.д.д. VIII–VII ғғ. мерзімделетін Еркур-
ган қалашығын көрсетуге болады. Ондағы зерттеулер 
қалашыққа қажетті қорғаныс қабырғалары мен сарай-
лар секілді негізгі құрылымдар салынғаннан кейін, 
тұрғын үй, өндірістік, сауда ғимараттары мен квар-
талдар кейін тұрғызылғандығын көрсетеді. Осылай-
ша, идеологиялық орталық ретінде қызмет атқарған 
қалашықтар дамып келе жатқан оазис үшін алғашында 
әскери–саяси, содан кейін әкімшілік-экономикалық 
маңызға ие болды. Осындай процестер негізінде Орта 
Азия тайпалары әлеуметтік-экономикалық тұрғыда бір 
орталыққа шоғырлана бастады [Сулейманов 2000: 46].

Б.д.д. І мыңжылдықтың ортасынан бастап Арал 
маңында пайда бола бастаған ірі қалашықтардың 
архитектуралық жоспарлары мен даму үдерісінде 
өзіндік аймақтық ерекшеліктері қалыптасты. Орта Азия 
аумағында б.д.д. IV–III ғғ. бастап салынған барлық 
қалалардың пішіні сопақша болып келді. Әсіресе 
Орта Азияның оңтүстік бөлігінде орналасқан б.д.д 
I мыңжылдықтың ортасындағы ірі қалашықтар мен 
қоныстардың көпшілігінің жоспары сопақша немесе 
дөңгелек пішінге ие болғанын байқауға болады. Бұл 
қала құрылысындағы ескеріліп отыратын дәстүрлі және 
генетикалық тұрғыдан байқалатын ерекшеліктердің бірі 
болу мүмкін. Б.д.д. IV–III ғғ. бастап мұндай үлгідегі қала 
жоспары Орта Азияның солтүстігіне ене бастады, ал, 
тікбұрышты қалалар Мерве және Бактрияда пайда бола 
бастады. Антикалық қалалардың тағы бір маңызды 
ерекшелігі ғұрыптық орталықтардың орналасуында. 
Кюзелигыр, Шірікрабат, Еркурган қалашықтарында 
ғұрыптық кешендер қалашықтың орталық бөлігінде 
тұрғызылса, ал кейінгі кезеңде ғұрыптық нысандар 
бекініс қабырғаларының сыртында орыналасады. 
Мұндай үлгідегі қалалар суармалы егіншілік негізінде-
гі оазистерді дамыта отырып, жергілікті халықты бір 
жерге шоғырландыру үшін пайда болды. Осылайша, 



қалашықты жергілікті халық біртіндеп қоныстана баста-
ды [Сулейманов 2000: 48].

С.П. Толстов Шірік рабат қалашығынан табылған 
керамика бұйымдар кешенін талдай келе б.д.д. IV–
II ғғ. жататынын және кереамикалық бұйымдардың 
аналогиялық ұқсастықтарын саралай келе қалашықты 
мекендеген халық Хорезмдіктерден бөлек Орта Азия 
аумағындағы өзгеде халықтармен тығыз қарым-
қатынаста болғандығын, сонымен қатар қалашық 
аумағындағы бекініс қабырғалары жерлеу орындары-
нан кейін тұрғызылған деген тұжырым жасайды [Тол-
стов 1962: 154].

Соңғы жылдарда Шірік рабат қалашығында 
жүргізілген ішінара зерттеулерді талдай келе қалашық 
сақ тайпалары көсемдерінің резиденциясы емес, 
уақытша қоғанатын орын ретінде пайдаланған де-
ген қорытынды жасайды. Мұнаралары мен атыс 
ойықтары бар сыртқы қорғаныс қабырғасы соғыс 

жағдайында жергілікті тұрғындарды орналастырып 
қана қоймай, тайпа ақсүйектері жерленген кесенелер 
мен обаларды қорғады. Оңтүстік-шығыс және шығыс 
Арал өңіріндегі сақ ескерткіштерінің географиялық 
орналасуын және Шірік рабат қалашығының топогра-
фиясын негізге ала отырып, жерлеу орындарының 
айналасындағы қорғаныс қабырғаларының құрылысы 
сақ тайпаларының Ахменидтер билігі және кейіннен Хо-
резм секілді көрші мемлекеттер арасында жүргізіліген 
белсенді әскери саяси қарым-қатынастар негізінде 
салынған деп тұжырымдайды [Касенова, Дарменов 
2013: 196].

Қорытындылай келгенде Шірік-рабат қалашығының 
қорғаныс жүйесін көрші Хорезм және Орта Азия 
аумағындағы өзгеде қалашықтардың бекініс жүйесімен 
салыстырғанда, жалпы қалашықтардың жоспары, 
құрылыс материалдары ұқсас болғанмен, біршама 
жергілікті ерекшеліктері бар екендігі байқалады. 

Әдебиет 
Вайнберг Б.И., Левина Л.М. Чирикрабатская куль-

тура. / Низовья Сырдарьи в древности. – Вып. I. –                      
М.: ИЭИА, 1993. –130 с. + илл., вклейки.

Касенова А.Д., Дарменов Р.Т. К вопросу о функци-
ональной значимости древнего городища Чирик-рабат 
// Современные решения актуальных проблем евра-
зиской археологии: сб.науч.ст. / Отв.ред. А.А. Тишкин. 
Барнаул: Изд–во Алт. ун–та, 2013. – 322 с.

Құрманқұлов Ж.Қ., Бірмұқанова А., Қалиева Ж., Уту-
баев Ж. Шірік-рабат қала жұрты мен оның маңындағы 
археологиялық зерттеулер // Мемлекеттік «Мәдени 
мұра–2004» бағдарламасы бойынша 2004 жыл. 
Археологиялық зерттеулер жайлы есеп. – Алматы: ИД 
Credo, 2005. – 53–56 бб.

Сулейманов Р.X. Древний нахшаб проблемы ци-
вилизации Узбекистана VІІ в. до н.э.– VІІ в. н.э. / Отв.
ред. Э.В. Ртвеладзе. –Самарканд-Ташкент: Фан, 2000. 
– 341 с.

Толстов С.П. По следам древнехорезмийской ци-
вилизации. – М. –Л.: Издательство АН СССР, 1948 г. 
–   328 с.

Толстов С.П. По древним дельтам Окса и Яксарта. // 
М.: Изд-во восточной лит–ры, 1962. – 324 с.

Утубаев Ж.Р. Шірік рабат қалашығының зерттелуі 
// «Ахинжановские чтения – 2004». Тезисы докладов              

научной конференции молодых ученных (17–18 декаб-
ря 2004 г.). – Алматы: Юридическая литература, 2004. 
– 134 с.

Утубаев Ж.Р. Сырдың төменгі ағысындағы ежел-
гі қалалардың орналасуы мен құрылысы // Абай 
атындағы қазақ ұлттық педагогикалық университеті // 
«Президенттің 2008 жылғы Халыққа жолдауына сәйкес 
туындаған қоғамдық ғылымдардың проблемалары» 
(тарих факультетінің магистранттарының мақалалар 
жинағы). – Алматы: Абай ат. ҚазҰПУ, 2008. – 10–15 бб.

Утубаев Ж.Р. Шірік-рабат қалашығының қорғаныс 
қамалында жүргізілген қазба жұмыстары // «Ақынжанов 
оқулары-2008». Жас ғалымдарға арналған ғылыми 
конференцияның материалдары (2008 жылы, 27-28 
ақпан) / Жауапты редактор А.З. Бейсенов. – Алматы: 
«Інжу-Маржан», 2008. – 188 бет.

Утубаев Ж.Р. О фортификационных сооружениях 
на городищах Чирикрабатской культуры // «Кадырба-
евские чтения-2016». Материалы V Международной 
научной конференции (6–7 октября 2016 г.) / Отв.ред.: 
А.А. Бисембаев. – Актобе: ИП Жанадилова С. Т., 2016. 
– 520 с.

Хожаниязов Г. История развития фортификации ан-
тичного Хорезма// СА. – 1981. – № 2. – С. 43-56.



ІІ БӨЛІМ



142

І БӨЛІМ. АРХЕОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Первое крупное передвижение татар из Среднего По-
волжья на Восток произошло после присоединения Ка-
занского ханства к Русскому государству. Наиболее мас-
совый отток приходятся на период между 1719 и 1745 гг. 
Основной причиной передвижения является резкое уси-
ление в крае экономического и национального (особен-
но в форме религиозных притеснений) гнета со стороны 
царского правительства [Исхаков 1980: 26]. Часть татар 
была переселена правительственным путем в ходе стро-
ительства в крае крепостей и форпостов. Они привле-
кались царским правительством для перевозки грузов 
между сибирскими городами вдоль Иртыша. Часть татар 
были «служилыми», позже вошедших в разряд «оседлых 
инородцев» [Бахрушин 1937: 63].

В 1776 г. генерал – губернатором Западной Сибири 
«для заложения крепости по новому проекту» был от-
командирован капитан И.Г. Андреев. В апреле того же 
года он прибыл в Семипалатинскую крепость. Вместе с 
Андреевым прибыло 40 работников, 25 солдат Семипа-
латинского батальона, 50 тюменских и тобольских служи-
лых татар и 200 ссыльных колодников. В новую крепость 
стали переселяться жители старой крепости, военнослу-
жащие, различные тюркоязычные выходцы из Поволжья, 
Западной Сибири, Средней Азии и Восточного Туркест-
ана («татары», «сибирские бухарцы», «бухарцы», «таш-
кентцы», «кашгарцы», «шала-казахи» и пр.), традицион-
но занимавшиеся посреднической торговлей в казахских 
кочевьях [Камалджанова 2012: 18]. 

В Казахстане велась три вида торговли: меновая, яр-
марочная и постоянная – стационарная. В 1891 г. в Вос-
точном Казахстане функционировало 14 ярмарок, общая 
выручка которых (не считая пошлины за внешнюю тор-
говлю) достигла 17 368 000 руб. Самая крупная их них 
была Куяндинско-Ботовская, которая ежегодно работала 
с 15 мая по 15 июня [Касымбаев 1990:  63]. 

С 60-х гг. до середины 90-х гг. XVIII в. семипалатин-
ские торговые татары стали размещаться на территории 

КУМАРОВА Б. М.

Кумарова Бакытжамал Мейрамовна 
Восточно-Казахстанский областной архитектурно–этнографический

 и природно-ландшафтный музея-заповедник,
г. Усть-Каменогорск, Казахстан;

kumarova1959@mail.ru

ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ ТАТАРСКИХ КУПЦОВ ВОСТОЧНОГО 
КАЗАХСТАНА в КОНЦЕ XIX и ХХ вв.

Меновой слободки, находившейся на полуострове Пол-
ковничьем [Камалджанова 2012: 18]. Из-за сильных раз-
ливов Иртыша «в 1792 г. начальник Сибирской линии ге-
нерал-майор Штрандман разрешил перевести на новое 
место купеческую, или меновую слободку. Отведенное 
им место позже стало называться Татарской слободкой. 
Эта самая населенная часть города, где купцы построи-
ли гостиничный двор, мечеть. Деревянные дома с окнами 
во двор с привлекательной архитектурой того времени 
образовали узкие улицы. «В результате быстрого инди-
видуального строительства, к началу ХХ века, население 
Слободки составило 4731 чел., в том, числе по сосло-
виям: дворян – 5, духовенства – 16, купцов – 32, мещан 
– 355, крестьян – 396. казахов свыше – 3500, казачьего 
сословия – 9, солдат – 13» [Кашляк 2006: 43]. Продажей 
мануфактурных, кожевенных, скобяных и других товаров 
из лавок, как на базарной площади, так и при домах зани-
малось130 дворов. Все товары приобретались местными 
торговцами в кредит у крупных торговых фирм г. Семипа-
латинска, вследствие чего торговля находилась в прямой 
зависимости от этих фирм [Кашляк 2006: 4].

Семипалатинские татарские купцы многое сделали 
и для благоустройства и развития города. Так, в 1858 – 
1862 годах на средства местных купцов Сулейменова,                 
К. Абдышева, Ш.Ю. Рафикова и М.Х. Халитова, по заказу 
областного духовного управления была построена един-
ственная на территории Казахстана двух минаретная ме-
четь. Авторами проекта были областной архитектор Бол-
ботов, инженер-поручики Макашев и Фадеев. В 1899 году 
купец В. Хамитов построил на свои средства каменные 
лавки на Никольской площади и передал их в дар горо-
ду. В мусульманском благотворительном обществе горо-
да Семипалатинска татары, оказывали помощь бедным 
людям, сиротам и пожилым. Это: Исхак Габдулжапаров, 
Вали Хамитов, А. Мирсалимов, А. Негматуллин, Г. Хусаи-
нов, Ф. Ниязов и др. С их помощью силами талантливых 

Аннотация. Статья знакомит с историей татарского купечества Семипалатинска, Усть-Каменогорска и Зайсана конца XIX-
начала ХХ вв. Меценатство и благотворительность были важными направлениями социально-культурной деятельности пред-
ставителей дореволюционной коммерции Восточного Казахстана.

Ключевые слова: татары, татарское купечество, торговля, ярмарка, торговые дома, мечети, медресе, дореволюционный 
Семипалатинск, Усть-Каменогорск, Зайсан.

© Кумарова Б. М.



143

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

представителей татарской диаспоры Семипалатинска 
неоднократно проводились благотворительные спекта-
кли в пользу мусульманского приюта, вольно-пожарного 
общества [Семипалат татарлары 1998: 8]

По данным Сибирского торгово-промышленного ка-
лендаря в начале ХХ в. в Семипалатинске были торго-
вые дома «Прокопий Плещеев и К», «Собенников и бр. 
Молчановы», «Каплан и К», «Киримова Биби Фатима», 
«Злоказовы Бр.», «Колмогорова Ф. с наследниками», 
«Мурсалимовы Бр.», «Торопов и Голубев», в Зайсане — 
торговые дома «Анваров и Ибрагимджанов», «Бекчента-
ев и Абылхановы», в Кокпектах действовал торговый дом 
«Абдулкаримовы Бр.» [Абилов 2009].

Татары Усть-Каменогорска, занимавшиеся торговлей 
в начале XIX в., жили вблизи менового двора на левом 
берегу Иртыша ниже крепости. Позже на правом берегу 
в центре города появилась «татарская слобода», которая 
включала улицу Троицкую от Иртыша до Соборного пере-
улка, часть Мечетского переулка. Здесь в основном про-
живали богатые татары, занимавшиеся 
торговлей, число которых согласно пе-
реписи населения 1897 года составля-
ло 446 человек [Щербик 2003:234]. 

В городе Усть-Каменогорске медре-
се находилось на углу Троицкой улицы 
(ныне улица Карла Либкнехта) и Ме-
четского переулка. Располагалось оно 
в обычном деревянном доме, который 
содержался за счет местной исламской 
общины. В народе его называли шко-
лой татарских мальчиков. Девочки же 
занимались в доме настоятеля город-

ской мечети Гафар муллы Шам-
сутдинова под руководством его 
сестры Сары Шамсутдиновой. 

Из информации Кагармано-
вой М. М.: «С 1914 по 1918 годы 
я посещала школу-медресе у 
Гафар муллы Шамсутдинова. 
С нами в основном занималась 
сестра Гафар муллы Шамсутди-
нова Сара. В медресе ходили в 
темных платьях и фартуках. На 
праздники надевали белые фар-
туки и национальные головные 
уборы калфаки (Сообщение Ка-
гармановой М.М.). Как раз об этом 
свидетельствуют фондовые фо-
тографии ВК музея-заповедника                                                                                                     
(рис. 1).

Богатые татары – купцы и зо-
лотопромышленники имели красивые дома и на других 
улицах города – Андреевской, Никольской, Пожарном и 
Крепостном переулках. Так, на Пожарной улице, стояли 
постройки купцов Шаханова, Усманова, Рафикова. По 
словам Магиры Мухамеджановны Кагармановой, Ра-
фиков Ахтам был в городе купцом первой гильдии. Она 
была внучкой купца Ахтама Рафикова по-материнской 
линии, а по отцу внучатой племянницей золотопромыш-
ленника Ахматши Валитова. Двухэтажный дом татарско-
го купца Ахтама Рафикова представлял собой сочетание 
деревянного и каменного зодчества. На втором этаже 
здания размещался жилой дом Рафикова, а на первом – 
торговая лавка. Архитектура дома причудлива: насыще-
на декоративными элементами, карнизами, пилястрами, 
арочными окнами. Часть здания первого этажа занимает 
сквозная арка, которая, как и углы, здания выделена пло-
скими выступами. Над двумя входами широкий карниз 
завершается арками. Просторный внутренний двор был 
хорошо обустроен хозяйственными постройками и при-

Рис. 1. Ученицы медресе у Гафар муллы  Шамсутдинова (Книга поступлений 
научно-вспомогательного фонда-3-3055)

Рис. 2. Дом купца Ахтама Рафикова



144

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

надлежностями. Этот дом стал самым красивым домом 
в Усть-Каменогорске конца XIX века (рис. 2).

Из информации Кагармановой М. М.: «Начал своё 
дело молодой Ахтам, с небольшого завода по выпуску 
восковых свечей для церкви. В качестве рабочих при-
влекал в основном детей. Потому что дело было неслож-
ным, а ребятишкам хотелось заработать. Чуть позже он 
открывает мыловаренный завод, а в дальнейшем начи-
нает заниматься пчеловодством и торговлей» (Сообще-
ние Кагармановой М.М.).

Уникальные предметы, связанные с купцом 
А.Рафиковым, хранятся в фондах областного архитек-
турно-этнографического музея – заповедника. Платье 
из китайского натурального шелка, бархатные калфаки с 
вышивкой гладь и калфак-наколка с вышивкой из бисе-
ра, бархатный камзол, который имел застёжку из сердо-
лика, а края бортов, подола и проймы рукавов украшены 
позументной лентой – эти предметы поступили от потом-
ков купца Рафикова Фаизовой Афримы 
Валиевны и Гульсум Лутфулловны. На 
стене у Рафиковых висели часы фабри-
ки «Мозер и К», чайный набор фарфо-
ровой посуды товарищества Кузнецова 
украшали праздничный стол. Подобные 
вещи могли, конечно же, позволить себе 
только состоятельные купцы города, как 
Ахтам Рафиков. 

Помимо ярмарок торговля велась на 
местных рынках, открывались и новые 
населенные пункты. Из информации Ка-
малиевой Люси Кадыровны (1929 г.р.-?) 
прадед по материнской линии (имя уже 
не помнит) отца звали Ахмаджан Кари-

мов (годы жизни не помнит) до революций жили в селе 
Глубоком. Семья была у них большая-12 детей имели. 
Занимались хлебопашеством, а также занимался тор-
говлей. Был у него свой магазин-лавка, молоканка и ма-
слодельный завод. Детей с детства приучали к труду. В 
годы революции его раскулачили, как зажиточного бая» 
(Сообщение Камалиевой Л.К.).

Зайсан, ранее бывший в основном лишь админист-
ративно-пограничным пунктом, стал торговым центром. 
Особенно в торговле переработанного животноводческо-
го сырья между Китаем и Монголией. Торговые обороты 
зайсанских купцов и торговых фирм достигали внуши-
тельных сумм. Так, товарищество «Ерзин и К» только в 
1911 г. продавало товаров на 155 тыс. руб., а закупило 
сырья и скота на 140 тыс. руб. [Касымбаев 1990:115]. 
Зайсанские купцы, не прибегая к услугам правительства, 
использовали для торговли с Монголией судоходство по 
Иртышу. В ведомости товаров, вывезенных из Монголии 
через Зайсанскую таможню за период с 16 по 31 декабря 
1915 г., значатся кожи невыделанные, шкуры волков, ли-
сиц, деревянные изделия галантерейные вещи, войлок, а 
также пшеница, просо, скот, и т.п. Общая сумма товаров, 
доставленных через Зайсанский пост с 16 по 31 января 
1916 г., составила 21 404 руб., а с 1 по 31 апреля того же 
года - 39 744 руб., за период с 1 по 31 июля объем торгов-
ли достиг 832 305 руб. [Касымбаев 1990: 115].

Состоятельные татары всегда в первую очередь на 
обоснованных местах строили мечети и медресе. В конце 
XIX века в Зайсане действовали две мечети и медресе. 
Одна казахская, и вторая татарская. Здание казахской 
мечети не сохранилось. 

Здание татарской мечети построено в 1908 году.                         
В исторических сведениях о строительстве мечети за-
писано, что она построена по заказу местного купца ско-
топромышленника Улкен кажы Бекшентаева (Авторские 
записи). О состоятельности зайсанского купца Бекшента-

Рис. 4. Здание медресе татарских девочек, 
фото советского периода. г. Зайсан

Рис. 3. Здание татарской мечети, до революционное 
фото. г. Зайсан  (Книга поступлений 

научно-вспомогательного фонда 19-11213)



145

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Литература
Абилов К.Ж. К вопросу о постоянной (стационарной) 

торговли в дореволюционном Казахстане. /Журнал Вестник 
КарГУ. – Караганда. – 2009 Интернет ресурс. Режим доступа: 
http://articlekz.com/article/4499. Дата обращения 16.11.16 г.

Ахтямов Я. Наперекор ударам судьбы. Челябинск: [б. и.] 
1997г. – 159 с.

Бахрушин  С.В. Сибирские служилые татары в XVII в. 
Исторические записки. Т. 1. – М.: изд-во АН СССР,1937 г. – 239 
с.

Вологодская Г. Вельможный город //Газета «Караван». 
28.10.2011 г. – Интернет ресурс. Режим доступа: https://www.
caravan.kz/gazeta/velmozhnyjj-gorod-59984. Дата обращения 
18.03.2022 г.

Исхаков Д.М. Расселение и численность татар в Поволж-
ско-Приуральской историко-этнографической области в XVIII-
XIX вв.// Советская этнография. –М.: Наука. – № 4. – 1980 г. 

Карл Фукс. Казанские татары в статистическом и этногра-
фическом отношениях. Издание 1844г. Интернет-ресурс. http://
www.1000kzn.ru/article/ru/25/63 Дата обращения: 22.02.2022.

Касымбаев Ж.К. Города Восточного Казахстана в 1861-
1917 гг. (социально-экономический аспект). – Алма-Ата: изд-
во Гылым, 1990. – 184 с.

Камалджанова Т.А. Татарская диаспора Восточно-Казахс-
танской области в XVIII-XIX вв. Сборник: Вопросы историче-
ской науки: материалы международной научной конференции 
(г. Москва, 20-23 января 2012 г.)./ Отв. Ред. Шульга О.А. — М.: 
Типография «Ваш полиграфический партнер», 2012. – 94 с.

Кашляк В.Н. Семипалатинск: их именами названы. – Се-
мипалатинск: [б. и.], 2006. – 355 с.

Семипалат татарлары. Семипалатинск, 1998 г.-23 с.
Щербик Г.А. Усть-Каменогорские предания. Усть-Камено-

горск: Изд-во «Медиа-Альянс», 2003г. – 264 с.

Источники
ПМА 1 - Полевые материалы автора. Записи в тетради по 

городу Зайсану в 1982 и 1983 г.г. №1, №2. 
Сообщение информатора Камалиевой Люси Кадыровны, 

записанное со слов в 1996г.
Сообщение информатора М. М. Кагармановой, записан-

ное со слов в 1997 г.

ева Тухфатуллы, можно достоверно убедиться и по его 
домам. Первый дом из красного жжёного кирпича пере-
дает сначала внуку, а потом в пользу медресе татарских 
девушек г. Зайсана. Сам переезжает в более просторный 
дом, здесь же у него был склад и магазин. В феврале 
1918 года в этом доме состоялся митинг населения и сол-
дат местного гарнизона, где было объявлено о переходе 
власти в руки Совета депутатов трудящихся. В 1923-1924 
г.г. здесь находился первый радиоузел, позже размещал-
ся кинотеатр «Луч». После передано в ведомство район-
ной спортивной школы [ПМА 1982, 1983] (рис. 3).

В городе Зайсане в конце XIX начале XX века дейст-
вовали два медресе для мальчиков и девочек. Первона-
чально здание медресе как выше было сказано купцом 
Бекшентаевым. В Зайсанских медресе основы мусуль-
манской религии и татарский язык преподавал Ахметза-
кий Ахтямов (рис. 4).

В своей книге воспоминаний «Наперекор ударам 
судьбы» Якуб Ахтямов, пишет о том, что «<…> отец - Ах-
медзаки Ахтямов был муллой. В школах он преподавал 
основы мусульманской религии и татарский язык. В со-
вершенстве владел арабским, татарским, неплохо гово-
рил на русском, казахском языках. Дважды он совершил 
паломничество к святым местам мусульман в Мекку. 
Обслуживал он в городе Зайсане праздники, свадьбы и 
похороны» [Ахтямов 1997: 6]. 

Здание краеведческого музея, в котором с 1920 года 
размещался Зайсанский уездный и районный комитет 
партии, первоначальным хозяином был местный купец 
Бидахмет Бобкин. Настоящая фамилия этого человека 
– Бадыкенов. Он выходец из бедной семьи, с детских 

лет работал учеником у татарских купцов и разбогател 
благодаря своей смекалке и добросовестности. Фами-
лия Бобкин появилась в его документах, чтобы облегчить 
поездки на Нижегородскую торговую ярмарку. Купец дру-
жил с известным всей России Саввой Морозовым и был 
необычайно щедр. Купец Бидахмет Бобкин содержал 
зайсанских сирот, вдов, помогал неимущим [Вологодская 
2011]. 

«Татары горды, честолюбивы, гостеприимны, сре-
бролюбивы, чистоплотны, по их состоянию довольно 
просвещены, почти несуеверны, рождены для торгов-
ли, хвастливы, между собой дружелюбны, искательны, 
вкрадчивого свойства, во всем умеренны и довольно тру-
долюбивы <…>». Так охарактеризовал казанских татар 
знаменитый знаток и собиратель татарской этнографии, 
немец по происхождению, Карл Федорович Фукс (1776-
1846) в своем труде «Казанские татары в статистическом 
и этнографическом отношениях (1844г). «Они стараются 
Восточное просвещение распространять не только по го-
родам, но и в самых бедных деревушках, и в этом очень 
успевают. Почти каждый мулла имеет у себя домашнюю 
школу; за малую цену учит мальчиков и девочек арабско-
му языку» [Карл Фукс 1844].

Из вышесказанного можно сделать заключение, что 
татарские купцы Восточного Казахстана в конце XIX на-
чале XX века внесли значительный вклад не только в 
развитие торговли и экономики области, но и строили 
мечети и медресе, обучали детей арабской грамоте, за-
нимались общественной работой, поддерживали сирот и 
помогали бедным слоям населения края. 



146

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Исследования традиционного мировоззрения ка-
захов широко представлены в научной литературе. 
Многие историки и этнографы обращали внимание 
на отдельные аспекты традиционного мировоззрения 
казахского народа, такие как народная астрономия и 
астрология, почитание неба, вера в духов и шаманские 
практики лечения людей. Собирая образцы народного 
фольклора, этнографы обращали на сильную взаимос-
вязь исламских воззрений с древнейшими представле-
ниями, обусловленными историей развития культуры и 
природной средой.

Изучение древних представлений актуально по 
нескольким причинам. Во-первых, многие десяти-
летия спустя, «возрождаются» старинные обычаи и 
традиции казахского народа. Это вызывает научный 
интерес в среде этнографов. В современной культуре, 
как сельской, так и городской, начинают воспроизво-
диться традиционные практики, связанные с важными 
событиями в жизни человека и общества. Обряды и 
ритуалы, верования и поверья преломляются в сов-
ременном народном сознании, находя определенное 
место в его духовной жизни. Во-вторых, в ходе истори-
ческой судьбы и развития казахский народ, составля-
ющий основу ныне независимой республики, оказался 
разбросанным по всему миру. Богатейшая казахская 
культура, некогда во многом базировавшаяся на коче-
вом типе производства, альтернативном земледелию, 
поддерживается этнофорами (носителями), прожива-

ДОСМУРЗИНОВ Р. К.

Досмурзинов Рустем Куандыкулы
Евразийский национальный университет им. Л. Н. Гумилева,

г. Нур-Султан, Казахстан;
 rustem.dosmurzinov@mail.ru

ПРОБЛЕМЫ ИЗУЧЕНИЯ НАРОДНОГО МИРОВОЗЗРЕНИЯ КАЗАХОВ 
в ТРУДАХ ЭТНОГРАФОВ XIX – НАЧАЛА XX в.

ющими в различных странах. Кроме того, современ-
ное человечество, ощутив негативные последствия 
технократической цивилизации, ищет новые стабиль-
ные пути гармоничного взаимодействия с окружающей 
природой и обращается к прошлому. В данном смысле 
практический опыт и традиционные народные знания 
казахского народа весьма ценны.

Известно, что казахи по вероисповеданию являют-
ся мусульманами суннитского направления, в решении 
религиозных правовых вопросов придерживаются шко-
лы Абу Ханифы (ханафитский мазхаб), а в вопросах 
основ веры – школы матуридизма. Большое влияние 
на мировоззрение казахского народа оказало так-
же учение суфийского поэта Ходжи Ахмета Йассауи. 
Распространение ислама представляло длительный 
процесс, в ходе которого древние традиции и обычаи 
продолжали бытовать, принимая различные формы и 
приобретая иное объяснение. В основе мировоззрения 
казахского народа лежат древние представления и ми-
ровоззренческие традиции, а также каноны исламского 
вероучения.

Большую ценность представляет вопросник, под-
готовленный русским этнографом и фольклористом                
Г.Н.  Потаниным. В данном вопроснике, посвященному 
изучению культуры казахов и сибирских татар, иссле-
дователь обращает внимание на необходимость из-
учения космогонических поверий, связанных с созве-
здиями Большой Медведицы, Ориона, Плеяд, назва-

Аннотация. В данной работе анализируются труды этнографов И.А. Чеканинского, Г.Н. Потанина, Ш.Ш. Ва-
лиханова. Крупные дореволюционные исследователи, а позднее и советские этнографы, не оставляли данную 
научную проблему без серьезного внимания. Ими были собраны широкие фактологические сведения и создан 
солидный задел для последующего теоретического изучения народного мировоззрения казахов.

Автор статьи приходит к выводу о том, что в легендах, сказаниях и поверьях казахов содержатся ценные све-
дения о народном мировоззрении. Этим и обусловлен научный интерес этнографов к данным видам источников. 
В образцах народного творчества, устной литературы и истории (шежире) отражен большой практический опыт, 
народные знания, накопленные в ходе длительной жизнедеятельности в особой экосистеме и передаваемые из 
поколения в поколение в ходе различных традиционных практик и ритуалов.

Ключевые слова: традиционное мировоззрение казахского народа, народные поверья, легенды и сказания, 
тенгрианство, шаманство.

© Досмурзинов Р. К.



147

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ниями Полярной звезды, Венеры (Зарницы), Млечного 
пути, радуги, происхождении грома, поверий о камне 
«джада–таш» [Потанин 2007: 26]. Жизнь кочевого об-
щества зависела от знания законов природной среды. 
В этом корпусе народных знаний важное место всегда 
отводилось знанию звездной карты неба.

Интересным является замечание Г.Н. Потанина о 
существовании у казахов и сибирских татар рассказов 
о высоких горах, на вершине которых лежит свернув-
шийся змей, поверья о «людях с собачьими головами, 
о стране, где люди блаженствуют» [Потанин 2007: 27]. 
В народных преданиях казахов свежи были воспоми-
нания о стране Жіделі Байсын (Земля Обетованная), 
в которой никогда не бывает падежей скота, а народ 
живет благополучно.

Важное значение представляет работа Ш.Ш. Вали-
ханова «Следы шаманства у киргиз». В данной работе 
автор приводит следующую легенду: «На небе есть 
жители – люди. Они опоясываются под горлом; мы жи-
вем в середине земли и носим пояс на середине тела, 
люди же подземные, у которых также свое солнце, 
луна и звезды, носят пояс на ногах<…>» [Валиханов 
2007: 86]. Этот факт свидетельствует о трехчастном 
делении мира у казахов. В целом трехчастность прису-
щее казахской культуре явление, так казахская нация 
состояла из трех жузов (по легенде, потомков трех сы-
новей Алаша-хана), в системе родстве – три степени 
(«өз жұрт» (одноплеменники), «нағашы жұрт» (родст-
венники со стороны матери), «қайың жұрт» (родствен-
ники со стороны супруга).

Касательно грома и других небесных явлений, ис-
следователь приводит следующее наблюдение: «Кир-
гизы говорят действительно, что гром – гневный глас 
божий, а молния – стрелы, которыми он поражает 
шайтанов. Мусульманские легенды в этом отношении 
сходятся довольно близко с киргизскими». Рассматри-
вая шаманство как форму религии, Ш. Ш. Валиханов 
описывает данное явление следующим образом: «Ша-
манство, с одной стороны, есть почитание природы 
вообще и в частности. Человек действует и живет под 
влиянием природы. В этом смысле шаманство пред-
ставляет крайний материализм» [Валиханов, 2007: 71]. 
В целом идеи, отраженные казахским этнографом в 
этой работе, соответствовали учению эволюционизма 
в этнологии, популярному направлению в европейской 
науке XIX в.

Среди божеств Ш.Ш. Валиханов упоминает «небо» 
(Кок-тэнгри – Синее небо, высочайшее божество), а 
также выдвигает предположение о том, что Солнце и 
Луна были божествами. Названиям созвездий и звезд 
этнограф следующие версии: «название железный кол, 

вероятно, дано вследствие видимой неподвижности, 
поэтому две звезды, близкие к ней и имеющие около 
нее движение, которое похоже на ход лошадей, привя-
занных на веревке к колу, называются «двумя белыми 
лошадьми» (Ақ боз ат и Көк боз ат). Большая Медведи-
ца называется Семь воров, это души семи разбойни-
ков, созвездие Плеяд (Уркер), преследующее семь во-
ров, чтобы выручить свою дочь, Венера – Пастушеская 
звезда, Млечный Путь – птичья дорога, потому что по 
направлению Млечного пути летают перелетные птицы 
[Валиханов 2007: 84-85].

Согласно казахской легенде, к звезде Темирказык 
«привязаны две лошади»: Акбозат (Коукаб) и Кокбозат 
(Фекда). Они всю ночь «пасутся» вокруг этой привязи. 
«Хозяева» этих «лошадей» находятся на небе в виде 
двух ярких звезд, расположенных с обеих сторон созве-
здия Большой Медведицы, под названиями Айдасон 
(Капелла) и Агласон (Вега). Небесный страж Кузетши 
(Тубан) стережет двух небесных скакунов, не позволяя 
украсть их Семи конокрадам. Если разбойники украдут 
этих лошадей, то они нападут на скопление звезд Ур-
кер (Плеяд). Тогда наступит конец света… [Физика и 
астрономия, 2009: 138].

В другой работе «Тенкри (Бог)» известный этно-
граф показывает сокровенное значение огня: «Огонь 
почитается за аулие (святой)… В огонь нельзя плевать, 
нельзя наступать на очаг» [Валиханов 2007: 32]. Важно 
также следующее замечание: «<…> Звезды почитают 
душами людей» [Валиханов 2007: 34].

Важное место в традиционном мировоззрении за-
нимало почитание духов предков. В указанной работе 
Ш.Ш. Валиханов писал: «Арвах – дух предков, во всех 
трудных житейских случаях обращаются к ним, говоря: 
«аруахи, держите меня за руку и поддерживайте под 
мышки» [Валиханов 2007: 33].

В свете изучаемой проблемы важное значение име-
ет работа И.А. Чеканинского «Баксылык (следы древ-
них верований казаков)». Интересным является следу-
ющее замечание исследователя: «<…> Наблюдения 
показывают, что понятие о более высших божествах, 
которое существует у бурят-шаманистов, шаманистов-
якутов и алтайцев, – как, например, у последних Уль-
гень – бог неба и вселенной, олицетворяющий добро, 
его мать Тазыхан, Яжихан – громовержец и повелитель 
дождя, Тимур-хан – бог войны, противопоставляемый 
Ульгеню Ерлик-хан – бог преисподней, олицетво- ря-
ющий зло, высшее божество неба у бурят Эсеге – Ма-
лантэнгри, мифологическое существо подземного цар-
ства дохристианской религии якутов Кыдай-Бахсы и 
пр.; – у казаков-шаманистов, как будто бы утратилась, 
по крайней мере, теперь уже ничего не слышно о вер-



148

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

ховных божествах казаков – Жасаган – творце вселен-
ной (сравнить с алтайским Яжиган), о Тангра (очевидно 
монгольский Тэнгри) и о подчиненных им богах» [Чека-
нинский, 2007: 7].

Следует добавить, что казахский шаман «бақсы» 
(от слова «бағу» – ухаживать) рассматривался как по-
средник между духами предков и народом. При лече-
нии людей и изгнании злых духов баксы использовал 
музыкальный инструмент кобыз, появившийся благо-
даря Коркыт ата, покровителю шаманов.

Древние тюрки верили, что «верхний мир» был об-
ителью верховного бога Тенгри и богини плодородия 
и хранительницы детских душ Умай ана. Правителем 
«нижнего мира» являлся Эрлик-хан, брат бога-творца 
Кудая. Кудай и Эрлик-хан создали весь мир: воздух и 
свет, огонь и воду, землю и живые существа, горы, реки 
и озера. Кудай создал человека, Эрлик вдохнул в него 
душу. Кудай создал собаку в помощь человеку, а Эрлик 
дал ей шкуру. Кудай создал лошадей, овец и коров. Эр-
лик сотворил верблюдов, медведей и кротов [Сагалаев 
1991]. Бинарность и триальность присущи были и ка-
захской культуре.

Главными небесными светилами, как уже было 
отмечено, были солнце и луна. В древние времена 
солнце являлось предметом обожествления и покло-
нения, однако казахская культура сохранила только 
определенные элементы (реликты) подобной «деифи-
кации». В казахском языке существует множество фраз 
и словосочетаний, связанных с главной звездой. Так, 
обычное слово «жить» можно перевести как «күн көру» 
(букв.: смотреть на солнце). Есть и другие фразы, свя-
занные с солнцем: «күннің көзі» (букв.: глаз солнца), 
«күн шықты» (солнце взошло) и т.д. К тому же, свод-
чатая основа юрты, называемая «шаңырақ», имеет 
круглую форму. Днем через «шаңырақ» поступал сол-
нечный свет. «Шаңырақ», так же как и очаг с казаном 
считались важной частью любого дома. Кроме того, 
казахский орнамент «қошқар мүйiз» (букв.:бараньи 
рога) может быть связан с почитанием солнца. Данный 
орнамент также рассматривается как символ мирового 
древа (в каз. бәйтерек) и растительный орнамент, обо-
значающий изобилие.

Тюркские народы, в том числе и казахи, сохрани-
ли древние легенды о тополе «Бәйтерек», на кроне 
которого каждый год гнездилась мифическая птица 
Самрук (Самрұқ). Однажды дракон (айдаhар, близкий 
к скандинавскому Ёрмунганд) пожелал съесть яйцо 
этой птицы, но был остановлен человеком. В целом, 
представления о мировом древе занимали важное 
значение в традиционном мировоззрении. Данные 
представления были связаны с почитанием деревьев. 

Возможно, древние воззрения имели тотемистический 
характер, так как люди верили в духов, обитавших в 
дупле дерева. Гораздо позднее, данные поверья были 
перенесены на традиции празднования Нового года в 
современной культуре.

Не меньшее значение придавалось почитанию 
луны. Казахи верили, что на луне живет старая жен-
щина. Поэтому люди относились к луне с почтением 
и долго смотреть в сторону луны. Согласно суеверию, 
если человек будет долго смотреть на луну, старуха 
успеет посчитать ресницы и человек умрет [Валиханов 
2007: 85]. Летом в новолуние казахи поклонялись взо-
шедшему месяцу, брали траву и бросали в огонь.

В целом можно согласиться со следующим выводом 
этнографа Д.Х. Кармышевой о древней религии пред-
ков казахского народа: «Нам очень немного известно                                                                                                            
о религии, существовавшей у казахов до проникнове-
ния ислама. В последние годы некоторые исследова-
тели стали называть эту религию тенгрианством и изо-
бражать ее как стройную философскую систему. Мы 
можем лишь, опираясь на все в совокупности данные                                                                                                          
о религиозных верованиях древних тюрков, утвер-
ждать, что это была политеистическая религия с вер-
ховным небесным божество» [Казахи 1995: 240].

Таким образом, традиционное мировоззрение ка-
захского народа являлось сложным и многокомпонент-
ным явлением. Исследователи XIX – начала XX вв. 
внесли значительный вклад в изучение народных по-
верий и верований казахов. В качестве основных про-
блем изучения народного мировоззрения, этнографа-
ми в указанный период были выбраны представления 
о мироздании, почитание природных объектов, культ 
животных и растений. Для проведения дальнейших 
исследований необходимо сопоставить произведения 
фольклора, древние легенды и сказания, различные 
сведения из устной истории других тюрко–монгольских 
народов.

Научный руководитель: 
д.и.н. Мустафина Р. М.

Литература
Валиханов Ч. Ч. Этнографическое наследие казахов. – 

Астана: Алтын кітап, 2007. – 291 с.
Казахи: историко-этнографическое исследование. – Ал-

маты: Казахстан, 1995. – 352 c. 
Потанин Г. Н. Труды по этнографии и фольклору. – Павло-

дар: ЭКО,2007. – 248 с. 
Сагалаев А. М. Урало-алтайская мифология: Символ и 

архетип. – Новосибирск: Наука,1991. – 155 с.
Физика и астрономия: учебник для 9 кл. общеобразоват. 

шк. – Алматы: Мектеп, 2009.– 248 с.
Чеканинский И. А. «Баксылык (следы древних верований 

казаков) // Религиозные верования и обряды казахов. – Пав-
лодар: ЭКО, 2007. – 320 с.



149

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Кіріспе. Ерте заманнан қолға үйретіліп, өз 
қажеттеріне жаратқан көшпенділердің ең қадірлі, ең 
қасиетті жануары – жылқы. Қазақ пен жылқы егіз ұғым 
болып кеткен. Көшпенділерді жылқысыз елестету 
мүмкін емес. Сондықтан да ұлы  дала тұрғындарының 
тыныс-тіршілігі, салт-санасы, әдет-ғұрпы, өмір салты, 
мәдениеті жылқымен тығыз байланысты.

Жылқы шаруашылығының тарихы адамзаттың руха-
ни мәдениетімен тығыз байланысты. Басқа халық ауыз 
әдебиетіне қарағанда жылқы туралы мақал-мәтелдер 
мен аңыздар көп. Ертегілердің өздерінде батырлар 
мен бекзадалардың, сиқыршы жадылаушылардың іс-
әрекеттерінің бәрінде жылқы ақылды жануар ретінде 
сипатталады.

Ғасырлар бойы қазақтар барлық түрдегі жылқылар
ды жұмысшы, ет және сүт бағытындағы жануарлар 
ретінде, сондай-ақ ұлттық спорт түрлеріне және әскери 
жорықтарға пайдаланған.

Бірақ жылқы шаруашылығы ең үлкен дамуды 
ежелгі көшпелі тайпалардан алады. Ю.Н. Бармин-
цев Қазақстанның ежелгі халықтарында көшпелі өмір 
салтының пайда болуы жылқысыз мүмкін емес деп 
санайды. Жылқы болмаса, табиғи жайылымдардың 
үлкен аумақтарын игеру, оларды маусымдық пайдала-
ну және басқа да мал түрлеріне-қой, ірі қара, түйелерге 
қызмет көрсету мүмкін емес еді. М.П. Грязнов «Ерте 
көшпелілердің ең дамыған көлік түрі жылқы болды» – 
деп дұрыс айтқан [Басалаева 2008: 31].

НУГУМАРОВА А.С.

Нугумарова Айгерим Саятбековна
Л.Н. Гумилев ат. Еуразия Ұлттық университеті, 

Алматы қ., Қазақстан;
nugumarova.aigerim@gmail.com

ЖЫЛҚЫ АТАУЫНА БАЙЛАНЫСТЫ АҢЫЗ-ӘПСАНАЛАРДЫҢ, 
НАНЫМ-СЕНІМДЕРДІҢ ШЫҒУ ТЕГІ МЕН МӘНІ

Тарихтан белгілі, көшпенділердің адамзат 
өркениетіне қосқан ең үлкен жаңалығы ол – бірін-
шіден, атқа отыру мәдениеті болса, екіншіден, осы 
атқа отыруға байланысты «шалбарды» ойлап табуы. 
Бұл туралы, Елбасының 2018 жылы жарияланған 
«Ұлы даланың жеті қыры» мақаласында айта келіп, 
жаһандық тарихтағы басым рөлімізді айқындап берген. 
Қазақ халқының салт-санасы, дүниетанымы, ұлттық 
болмысы жылқы түлегімен байланысты болғандықтан, 
оны өлең-жырларына арқау етіп, мифтік санада өз жа-
ратушысы ретінде суреттеген [Назарбаев 2018] .

Қазақ жылқысының әуел бастан халқымыздың 
санасына, дүниетанымына етене жақын болғанын 
дәлелдейтін деректерді С. Қондыбай [Қондыбай 2004: 
28], А.У. Тоқтабай [Тоқтабай 1992] сынды этнограф, ар-
хеолог ғалымдар еңбектерінде кездестіреміз.

«Жылқы қазақ жерінен шыққан. Бұл жай айтылған 
сөз емес. Бұған Көкшетау облысының Ботай кентінен 
табылған жылқы сүйектері дәлел. Әлемдік археоло-
гияда бір елді мекенде жүздеген мың жылқылардың 
қалдықтары өздігінен табылған жоқ. Бұл елді мекенді 
көптеген ғалымдар зерттеп, археолог Виктор Зайберт 
отыз жылдан астам уақыт бойы қазба жұмыстарын 
жүргізіп жатыр. Археологиялық және палеозоологиялық 
зерттеулер жүргізгеннен кейін табылған жылқылар 
қазақ жабысына ұқсастығы анықталды» (Аударған   
А.С. Нугумарова) [Тоқтабай 2010].

Аннотация. Мақалада жылқыға байланысты аңыз-әпсаналардың, наным-сенімдердің шығу тегі мен мәні 
қарастырылады. Қазақстан территориясы мен көршілес елдердің аумағынан табылған жылқымен жерлеу 
ғұрыптары тарихи тұрғыдан жүйеленіп, қазақ ұғымында тарихи сабақтастыққа ұласу мәселесіне талдау жүргізіледі. 
Жылқының нақты қай аймақта қолға үйретілгені ғалымдар арасында пікірталас тудырып келгенімен, соңғы жыл-
дары Ботай қонысынан үлкен мөлшерде табылған жылқы сүйектері, аталған жануардың қазақ жерінде қолға 
үйретілуі мүмкін деген тұжырымды негіздей бастады. Автор қазақ дүниетанымындағы жылқының орнын басқа 
да, түркі халықтарында кездесетін түрлі наным-сенім, салт-жоралғылар сипатында сараптап, жануардың халық 
арасында киелі тұтынуына ғылыми баға береді. Сонымен қатар, жылқы шаруашылығының тарихы адамзаттың 
рухани мәдениетімен тығыз байланыстылығына өзара салыстырмалы талдау жасалады.

Түйін сөздер: жылқы, жылқы атауы, аңыз, нанымдар мен сенімдер, дүниетаным, жерлеу ғұрыптары, жылқы 
шаруашылығы.

© Нугумарова А. С.



150

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Жылқы алғаш рет қолға қазақ жерінде үйретілген. 
Солтүстік Қазақстан облысы Айыртау ауданының 
аумағында археологиялық қазба жұмыстары осыдан 
30 жыл бұрын басталған. Табылған заттар адам мен 
жылқы арасындағы қарым-қатынас тарихы туралы 
қолда бар мәліметтерге айтарлықтай түзетулер енгізді. 
Ғалымдар сонымен бірге ежелгі уақытта жылқылардың 
қоныстануы туралы тәуелсіз дәлелдердің үш се-
риясын алды. Қазылған жылқы сүйектерін талдау 
олардың Еуропадағы қола дәуіріндегі жылқыларға 
ұқсастығын және бес мың жыл бұрын қазіргі Қазақстан 
даласында мекендеген жабайы жылқылардан айқын 
айырмашылықтарын көрсетті.

Қазақстан археологиясында адамның жанына жыл
қыны қосып жерлеу кең етек жайған. Зерттеушілердің 
көпшілігі экономикада қандай жануар басты рольге 
ие болса, сол культке айналатындығын бірауыздан 
мойындайды. Осы қағиданы басшылыққа алатын 
болсақ оған Ботай және Терсек мәдениеттеріне жата-
тын ескерткіштерде жүргізілген қазба жұмыстары бір-
шама айқындық берді. Егер, осы қоныстарға жүргізілген 
зерттеулерге назар аударып қарасақ, жылқымен бай-
ланысты ғұрыптар біртіндеп күш ала бастағаны, уақыт 
өткен сайын халық арасында жылқымен байланысты 
ғұрыптардың жиі қолданылғанын анық көре аламыз. 
Мәселен, Ботай мәдениеті ескерткіштерінен сыртқы 
бедері оюланған жылқының тұсамыс сүйектері та-
былды. Зерттеушілердің пікірінше мұндай сүйектердің 
символикалық маңызы бар. Одан бөлек аталған 
мәдениетке жататын Красный яр қонысынан жабайы 
өгіз – турдың мүйізінен жасалған айғырдың «жыныс 
мүшесін» білдіретін зат табылды. Басқа өңірлерден 
табылған осыған жақын заттарға қатысты ғылымда 
көптеген зерттеулер – жасалып, түрлі пікірілер 
қалыптасқан болатын. Аталған пішіндег      заттардың 
дүниетанымдық мәні өсіп-өну ғұрпымен астасады [Ко-
ников 2010].

Жалпы алғанда, энеолиттен басталған жылқымен 
қатысты ғұрыптық түсінік қола дәуірінде өзінің шегіне 
жетеді. Ол ең алдымен ерекше мәдени- шаруашылық 
типке негізделген археологиялық мәдениеттердің тара-
луына байланысты.

Қазақстанның қола дәуірі жұрттарында жылқыға 
қатысты әдет-ғұрыптардың тарихи кезеңдік және этно-
мәдени ерекшеліктері болған. Олар жерлеу ғұрпында 
және өнерде (петроглиф, ұсақ пластика және тағы 
басқа) жақсы көрініс тапқан.

Ең басты құрбандық малы жылқы болды, рәсімді 
орындау барысында негізгі рөл оның басына беріл-
ді. Үнді арийлер аспан құдайы Варунаға арнап 
құрбандыққа жылқы шалса, ал отпен байланысты Аг-

никаян ғұрпын орындау барысында көк түсті жылқы 
құрбандыққа арналып, оның басы алтарьға қойылған 
[Нестеров 1990: 52].

Қола дәуірі тұрғындарының дүниетанымындағы 
жылқы бейнесі барынша синкретті болған және де ол 
уақытша болсын сырттан келген мәдени дәстүрлермен 
байланысқа түсуінің арқасында өзгерістерге ұшыраған. 
Қалай болғанда да жылқы адамдар мен құдайлар 
арасындағы байланыста жетекші орынға ие болған 
[Чернов 2019].

Сол уақыттағы сақтар мен скифтердің, сармат
тардың, массагеттердің күнделікті тұрмысында 
жылқының алатын орны жөнінде антикалық дәуірдегі 
авторлардың жазған жазбалары мен көне парсы де-
ректерінен   белгілі.   Сонау антикалық замандардың 
өзінде скиф-сақтарды «ерекше төзімді ат мінгендер», 
«бие сүтін ішушілер», «атпен бітісіп кеткендер» (кен-
тавр), «арба үстінде өмір сүрушілер» және т.б. сипатта-
малармен көшпелі тайпалардың іс-әрекетін дәлме-дәл 
бере білген.

Скиф-сақ кезеңінде тараған «кентаврлар» тура-
лы аңыздар бүгінге дейін жеткен. Жерорта теңізінің 
жағалауында, Еуропада, Мысырда жартылай адам, 
жартылай жылқы бейнесіндегі тіршілік иелері болғаны 
туралы да тарихи деректер кездеседі. Бұны олар адам 
мен жылқы жаны бір деп түсінген. Ежелгі тайпалардың 
жылқыға деген сый-құрметін соғыс кезінде өздері киген 
мыстан жасалған қорғаныш сауытын жылқыларға да 
кигізуінен байқай аламыз. 

Ежелгі Сарыарқаның тұрғындары «Ақ жалды жүйрік 
аттың иелері» деп аударылатын аргиппейлер туралы 
деректер Геродоттың «Тарих» еңбегінің төртінші кіта-
бында кездеседі [Бейсенов и др. 2017: 40-59]. 

Қызықты мәліметтердің қатарында сақ патшала
рының, батырлары мен қолбасшыларының бас киім-
дерінде болғаны белгі, жылқыларында да болған 
екен. Патша, қолбасшы, көсемдері қайтыс болғанда, 
жандарына міндетті түрде жылқыларын да жерлеген. 
Келесі дүниеде жанына серік болсын деген сеніммен 
тікелей байланыстырған. Осындай мифтер уақытпен 
бірге жаңарып, жаңа мағынаға ие бола бастады. 
Көк түріктер жылқы малын қадірлеп, өзін қорғаушы, 
аштықтан, жаудан сақтаушы деп сенген. Жылқы үшін 
арнайы қажетті заттар жасаған. Көзіне шаң, майда шөп 
кірмес үшін торкөз көзілдірік жасаған. Оны жасау үшін 
қыл талшықтарын қолданған.

Жылқы – көшпенділердің өмірінде және руха-
ни әлемінде, ата-бабалардың дүниетанымында ең 
әмбебап сипатқа ие тіршілік иесі. Мыңдаған поэтикалық 
жолдар атқа арналған, ол туралы көптеген әңгімелер 
айтылған, ол туралы ғылыми еңбектер де жазылған. 



151

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Сондықтан жаңа метафоралар мен эпитеттер ойлап 
табуға тырысудың, жылқының қазақ өміріндегі орны, 
олардың тарихы, мәдениеті, әдет-ғұрыптары мен 
салт-дәстүрлері туралы әлі белгісіз бір нәрсе айтуға 
болмайды. Біздің міндетіміз – қазақтар мен туыс 
халықтардың тілдік және фольклорлық материалда-
рын, Еуразия даласының тарихынан, археологиясынан 
және өнерінен алынған ақпаратты, сондай-ақ қазіргі 
ғылымға белгілі жылқы мифологиясы туралы ереже-
лерді пайдалана отырып, жылқы мифологиясымен 
немесе жылқыға табынуымен байланысты алдын ала 
аңыздардың ежелгі көрініс жүйесін қайта жаңарту.

Жылқы мифологиясының ғылыми тақырыбына 
байланысты сұрақ тудыратын негізгі мәселе – «Үнді-
еуропалықтар жылқыға табынған»  деген ғылыми 
түсінік догмаға айналды. Осы тәсілге сәйкес тек 
үнді-еуропалықтар жылқыны қолға үйретіп, оны-
мен байланысты мифологияны қалыптастырды, ал 
түріктер мен моңғолдар сияқты көшпелі халықтар 
үнді-еуропалықтардан алған қарыздарын қарапайым 
деңгейде қолданды. Бұл тұжырымдарды біздің 
ғалымдар да қайталайды. Мысалы, Әлішер Ақышев 
өзінің «сақтардың өнері мен мифологиясы» атты 
іргелі еңбегінде жылқы мифологиясы мәселесі 
бойынша жатталған пікірлерді ортаға салады: «Үнді-
еуропалықтардың мал шаруашылығы аксиология-
сында жылқы маңызды жануар болған. Жылқыларды 
алғаш игерген олардан бұл жануар туралы көптеген 
есімдер, жылқы өсіру терминдері мен мифтерін құрлық 
халықтары: түріктер, моңғолдар, қытайлар және т.б. 
қабылдады» [Нестеров 1990:68].

Қазақ даласында сонау мысты тас дәуірінен 
басталған жылқымен байланысты мәденигенез үдерісі 
өзінің тұрағын қазақ халқының дүниетаным жүйесінен 
табады. 

Мәселен, қазақтардың әкесі қайтыс болғанда 
балаларының жылқы малын сойса, «әкесін жылқыға 
мінгізіп жіберді» (о дүниеге) деген теңеуінің өзі сонау 
қола дәуірінен бастау алады десек қателеспейміз. 
Неге десек, қола дәуірі тайпалары қабір шұңқырын 
арба ретінде сипаттап, оның ішіндегі жылқыларды 
басқа әлемге жеткізуші медиатор ретінде қабылдаған. 
Дәл осындай түсінік ерте темір дәуірі жұрттарында 
да қайталанады. Оған қоса, А. Тоқтабайдың 
этнографиялық мағлұматтарында қазақтардың адам-
ды жерлеп болып, үстіндегі топырақты төрт қырлап 
шығарып үюді «ат бесік» деп атайтындығы келтіріледі 
[Тоқтабай 2010: 13].

Гистоанализ жүргізген кезде жылқы атаулының 
тегі бізде шыққандығы белгілі болды. Қазіргі таңда 
статистикалық мәліметтер бойынша, Қазақстанда 2 

миллион 500 мыңнан астам жылқы бар. Оның 90%-ы 
— өнімді бағытта, қалғаны ұлттық спорт сияқты сала-
ларда қолданылады. Елімізде жабы, көшім, мұғалжар, 
міністі-жегісті немесе спортта қолданылатын Қостанай 
жылқы тұқымы бар. Алғашқысы — қазақ халқының 
ғасырлардан бері келе жатқан жылқысы. Бұл тұқымдағы 
жылқылар Қазақстанның барлық өңірінде бар деуге де 
болады [Бобинский 2012: 282].

Атпен байланысты нанымдар мен ырымдар кешені, 
олардың бастапқы сиқырлы мағынасы туралы шолу 
материалдары бар. А. Тоқтабайдың пікірінше, бұл 
сиқырлы әдет-ғұрыптарды келесідей жіктеуге болады:

1. Жылқы әйел тууына байланысты іс-әрекетте 
қолданылады.

2. Жылқы емдік әрекеттерде қолданылады.
3. Жылқы жаңа туған нәрестені қырық күн бойы 

орындаумен байланысты рәсімдерде қолданылады.
4.Тұлпар тұяғының ізі «Періштенің ізі» деп 

ұғынылады, тұяғының ізі бар саз емдік және қорғағыш 
сиқырда пайдаланылады, таға басып шығарылған 
тұлпар тұяғының ізіне табыну бар.

Жылқының қасиетті (мифтік) табиғатының ата-баба-
лары (прототүріктер мен ежелгі түріктер) үшін барлық 
уақытта өзектілігі жылқыларды, жылқылар мен жылқы 
өсіруді қорғайтын «арнайы» Құдайдың пайда болуы-
на жағдай жасайды. Қазақтар бүгінде Қамбар ата, 
Дүлдүл ата, Жылқышы ата деп атайтын жылқы мен 
жылқы шаруашылығының қамқоршысы бейнесінің ар-
тында осындай функциясы бар Құдайдың жасырынып 
отырғанына күмән жоқ. Саха-якут мифологиясында 
жылқылардың (жылқылардың) құдайы – Джесегей (Ди-
охогой) айа тойон. Бұл қырғыздардағы «Арбын құлын» 
мен қазақтардың «жылқы әулие» мифологиялық 
бейнесінің де негізі болуы мүмкін [Орынбеков 1994: 46].

Қазақ дәстүрінде жылқыға табыну жөнінде 
де мәліметтер кездеседі. Тіпті, жылқыға қатысты 
дүниетанымы мен мифологиясы да жетерлік.  Мысалы, 
Алаша хан туралы аңыздарға назар аударсақ. Түркі 
халықтары алғашқы мемлекеттік құрылыстарының 
қалыптасуын Алаша ханмен байланыстырып, өздерін 
оның тікелей ұрпағымыз деп біледі. Себебі, Алаша хан 
туралы аңыз егіншіліктен мал шаруашылығына көшкен 
және жылқы өсіруге баса ден қойған кезбен байланы-
сты. 

Қорытынды. Ойымызды қорытындылай келе ай-
тарымыз, қазақпен бірге жасасып келе жатқан асыл 
жануарымыздың халқымыз үшін мәні-маңызы ерекше. 
Оны халқымыздың дүниетанымынан, салт-санасынан, 
наным-сенімдерінен көре аламыз.

Қазақтар ежелден жылқыны киелі жануар деп 
санаған. Атты өзіне серік етіп, «атың орта жолда 



152

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

өлмесін» деп, ұзақ жолға аттанарда үлкен сенім-
ге ие болған. Бала кезімізден есте қалған батырлық 
жырларда оларды тек тұлпарымен бірге суреттеген. 
«Керқұла атты Кендебай», «Тайбурылы Қобыланды», 
«Байшұбары Алпамыстардың» сөзінен жылқыға өздері 

ат қойғандарын аңғарамыз. Сонымен қатар, жылқы 
қазақтың және басқа да әлемдік аңыздарға негізделген, 
сипатталған және бүгінгі күнге дейін жалғасын тауып 
келеді.

Ғылыми жетекші:
т.ғ.д., проф. Мустафина Р. М.

Әдебиет
Бейсенов А.З., Джумабекова Г.С., Базарбаева Г.А., 

Дуйсенбай Д.Б., Ахияров И.К. Вихревые композиции в 
искусстве саков Центрального Казахстана // Археологія 
і давня історія України. – 2017. – Вип. 2 (23). – С. 40-58.

Басалаева Е. Продуктивное коневодство. – Москва, 
Аквариум-Принт, 2008. – 144 с.

Бобинский И. Краткая иппология: о правилах содер-
жания лошади в здоровом состоянии. – Москва, Либро-
ком, 2012. – 523 с.

Коников Б. Конь в культуре и искусстве средневеко-
вого населения Омского Прииртышья, Южной Сибири 
и Казахстана: общее и особенное. Народы и религии 
Евразии. – Барнаул, 2010. – Выпуск (4). – С. 24-39.

Қондыбай С. Арғы қазақ мифологиясы. – Алматы, 
Дайк-Пресс, 2004. – 504 б.

Назарбаев Н.Ә. «Ұлы даланың жеті қыры» (2018 
жылғы 21 қараша) // Аkorda.kz. Қазақстан Республика-
сынын Президентінің ресми сайты. URL: https://www.
akorda.kz/kz/events/akorda_news/press_conferences/

memleket-basshysynyn-uly-dalanyn-zheti-kyry-atty-
makalasy. – (Қаралды 21.11.2018 ж.).

Нестеров С.П. Конь в культах тюркоязычных пле-
мен Центральной Азии в эпохи средневековья. – Ново-
сибирск, Знание, 1990. – 143 с.

Орынбеков М. С. Предфилософия протоказахов 
Алматы: Өлке, 1994. – С. 207.

Тоқтабай А. Қазақ жылқысының тарихы. – Алматы, 
Алматыкітап баспасы, 2010. – 496 б.

Тоқтабай А. Қазақтардың ХІХ ғасыр мен ХХ 
ғасырдың басындағы жылқы шаруашылығы:тарихи-
этнографиялық зерттеу // Тарих ғыл. Докт., дисс. – Ал-
маты, 1992.

Чернов А.М. Образы «маскированных коней» в пе-
троглифах эпохи бронзы Южного Казахстана и Сред-
ней Азии // История и археология Семиречья / Инсти-
тут археологии им.А.Х.Маргулана / Гл.ред Егорова Т.А., 
Отв. ред. Горячев А.А. – Вып. 6. – Алматы. – 2019. –        
С. 197-209.



153

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Любой традиционный костюм является отражени-
ем истории народа, узор, отдельные декоративные 
элементы, крой, материал – ничто из этого не возникло 
спонтанно. Любая мельчайшая деталь является ре-
зультатом сложных многовековых процессов. В каждой 
детали можно увидеть отражение быта и верований 
народа, трудовой деятельности, исторических событий 
и формирования этноса и т.д.

Казахский народный костюм можно назвать ценным 
памятником национальной бытовой и художественной 
культуры. Он ярко характеризует национальные осо-
бенности казахского народа, его культурные традиции, 
эстетические вкусы. В материале, покрое, технике из-
готовления костюма отразились условия жизни наро-
да, особенности процесса его исторического форми-
рования, многовековой опыт трудовой деятельности 
[Ережепова 2007: 42].

В свою очередь, как верно отметила в своем труде 
известный археолог Э.Р. Усманова, костюм является 
знаком и территории и этноса.Из этого следует вывод, 
что традиционный костюм – показывает не только при-
надлежность его владельца к определенному этносу, 
но и показывает место человека в социальной иерар-
хии внутри общества. 

Одежда является знаковой системой и, по сути, 
многофункциональна. Она позволяет различать людей 
по половому признаку, возрасту, социальному статусу, 
национальной и территориальной, религиозной при-
надлежности. Символическое значение одежды опре-
деляется установками, принятыми в обществе, и не 
только социального и мировоззренческого характера 
[Усманова 2010:76].

НУРГОЖИНА Б.Е. 
ЛАЧКОВА М.К.
БЕРГЕНОВАА.Ж. Нургожина Бакытгуль Ерболовна, 

Лачкова Марина Константиновна, 
Бергенова Айгерим Жанатовна

Национальный музей Республики Казахстан,
г. Нур-Султан, Казахстан;

bahita_be84@mail.ru

ТРАНСФОРМАЦИЯ КАЗАХСКОГО ТРАДИЦИОННОГО КОСТЮМА 
в ПОТОКЕ ИСТОРИИ: НЕКОТОРЫЕ АСПЕКТЫ ВИДОИЗМЕНЕНИЯ

ТЕХНОЛОГИИ ИЗГОТОВЛЕНИЯ и НОШЕНИЯ

В качестве примера, как наиболее пластичный и 
яркий можно рассмотреть женский казахский традици-
онный костюм. А также проследить эволюцию места 
женщины на протяжении всей ее жизни. В частности 
проследить трансформацию костюма в крое, орнамен-
тике, декорировании и цветовой палитры ткани. Ка-
ждая деталь женского костюма несет в себе глубокий 
сакральный смысл и может выступать в качестве обе-
рега, защищать свою владелицу от злых духов и сглаза 
[Шаханова 1998: 74].

В свою очередь, костюм отражает основные за-
дачи женщины в разные периоды жизни. Замужней 
женщине считалось не к лицу носить платье из яркой 
ткани, с оборками, вышивкой, тогда как девушка могла 
носить любое платье на свой вкус, нередко расшитое 
тамбуром, золотой и серебряной канителью. Правда, 
молодая женщина могла носить богато отделанные 
нагрудники – кокрекше из плотной ткани, надеваемые 
на платье под безрукавку; жаулык – головной убор от-
крытого типа, складываемый из квадрата белой хлоп-
чатобумажной ткани, перекрещенные концы которого 
закидывались на плечи. Но, став женой и матерью, она 
должна была, как того требует обычай, носить длин-
нее, чем у девушек, платья без оборок; камзол, засте-
гиваемый спереди на талии большой металлической 
пряжкой – капсырмой, нередко и на пуговицы. Ноше-
ние головного убора, в частности, кимешека и его раз-
новидностей – сулама, шылауым, кундик, орама, опре-
делялось древним обычаем, по которому замужняя 
женщина должна была прятать свои волосы, особенно 
в височной части, от посторонних глаз. Ей нельзя было 

Аннотация. Статья посвящена проблемам изучения трансформации традиционного костюма казахов в XIX 
веке. В исследовании отмечена особая роль народного костюма, как показателя социальной стратификации.Рас-
смотрено значение казахского национального костюма, как средства коммуникации, а также формы этнической 
самоидентификации казахов и источника информации о культурных контактах с другими этносами.

Ключевые слова: Трансформация декоративно-прикладного искусства Казахстана, традиционный костюм 
казахов, семантические особенности декоративно-прикладного искусства казахов.

© Нургожина Б.Е., Лачкова М.К., БергеноваА.Ж.



154

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

непокрытой выходить из дома и заниматься хозяйст-
вом, тогда как девушка, могла, заплетать волосы в две 
и более косы и не покрывать их вовсе. Пожилые жен-
щины обычно поверх платья свободного покроя на под-
кладке – жонкойлек надевали камзолы – безрукавки, 
длинные с прорезными и простроченными карманами, 
слегка приталенные. В Центральном Казахстане они 
застегивались строгим рядом серебряных застежек – 
бота трсек, отдаленно напоминающих коленные суста-
вы верблюжонка (бота – верблюжонок, трсек – сгиб), 
или на фигурные, оправленные серебром пуговицы. 
На голову пожилые женщины надевали кимешек, до-
полненный чалмой или платком, наматываемым снизу 
так, чтобы каждый верхний виток располагался выше 
предыдущего. Шили кимешекиз белой хлопчатобумаж-
ной ткани [Лобачева 1989:25].

Еще родним ярким примером национальной оде-
жды показывает трансформацию на протяжении всех 
исторических событий, тем самым являясь отражени-
ем социальных и политических изменений, происхо-
дивших на территории Казахстана и безусловно не мо-
гли не найти свое отражение в декоративно-приклад-
ном искусстве казахского народа в целом, и в структу-
ре костюма в частности.

Казахский народ сформировался на основе многих 
родоплеменныхобъединений, проживавших на тер-
ритории Казахстана в разные исторические периоды. 
Преемственность поколений ярко отражена во мно-
гих элементах традиционного казахского костюма, его 
крое, орнаментике, цвете некоторых предметов оде-
жды.

В формировании традиционного костюма казахов 
большую роль играли сложные этнические процессы, 
протекавшие на его территории, оказывало влияние и 
общее развитие культуры. Традиционный костюм каза-
хов на протяжении своей истории постоянно менялся, 
как любое другое явление культуры и быта. Однако в 
нем сохранялись элементы, связанные с традицион-
ным прошлым, несущие черты этнической принадлеж-
ности, сложившиеся еще в процессе исторического 
развития того или иного народа.Традиционная одежда 
народов Средней Азии и Казахстана начала XVII в., 
при индивидуальных особенностях ее у каждого наро-
да, имеет и много общих черт. И более всего объеди-
няет ее общий, сложившийся в давние времена способ 
кроя. У всех народов этого региона вплоть до XX в. в 
наплечной одежде преобладал так называемый туни-
кообразный покрой. Общность покроя наблюдалась и 
в поясной одежде, в формах головных уборов и обуви.

О трансформации развития одежды народов регио-
на, говорит и интенсивное вхождение в быт, особенно с 

конца XIX в., выкройной одежды (со скругленной прой-
мой рукава и разрезным плечом, выкройной спинкой 
и полами). Прежде всех этот крой восприняли казахи 
и киргизы, больше и раньше других соприкасавшиеся 
со славянскими народами, у которых он давно прео-
бладал.

Таким образом, можно выделить следующие аспек-
ты трансформации традиционного костюма казахов: 
в первой половине XIX в. активно завозились хлоп-
чатобумажные ткани, платья стали сшить из русского 
ситца, количество появление у состоятельных казахов 
механического оборудования типа швейной машины, 
которые влияли на покрой и новую обработку тканей. 
Вследствие этого появляются новые формы кроя и 
деталей одежды типа воланов, оборок, в этот же пе-
риод получил распространение новый покрой платья: 
платье стали делать отрезным, с лифом и отрезной по 
талии юбкой. Именно этот вид платья и считается до 
настоящего времени национальным казахским [Заха-
рова, Ходжаева 1964: 28].

В сравнении с XVI- XVII веками усиливаются ген-
дерные различия между женским и мужским костюмом. 
Женские костюмы становятся более женственными.

Во второй половине XVIII в. торговля русских с ка-
захами и народами Средней Азии становится постоян-
ной, а в первое десятилетие XIX в. количество привоз-
ного сырья быстро возрастает. Видное место в русском 
экспорте занимали хлопчатобумажные ткани, которые 
оставляли далеко за собой другие товары (хлеб, кожи, 
сукна, металлические изделия). Ткани эти конкуриро-
вали с тканями из Средней Азии и Кашгара [Сухарева 
1979: 64].

По мере проникновения капитализма в Казахстан, 
товары из России стали вытеснять среднеазиатские 
изделия. Так, если А.И. Левшин в начале XIX в. писал, 
что бедные носят одежду из домотканого сукна и вой-
лока, то в середине XIX в. материалом для одежды ка-
захов стали, главным образом, покупные ткани.

Комплекс мужской и женской одежды казахов в 
XVIII-XIX в. был довольно устойчив и однороден по 
всей территории Казахстана. Изменения в костюме 
XVIII-XIX в. происходили в деталях покроя, выборе ма-
териала, менее – в составе предметов одежды. Соци-
альные различия в одежде заключались в основном, 
в качестве материала и отделки, количестве одежды, 
носимой одновременно, и особенно ее запасов, но не 
отражались на покрое.

Поверить в реальность того, что и в XV, и XVI, и в 
XVII, и XVIII, и в ХIХ веках чингизиды носили костюмы 
одних покроев, цветов и орнаментов – такая же иллю-
зия, как если бы какая-нибудь княгиня времен Киевской 



155

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Руси и Екатерина II, жившая в конце ХVIII века, были 
бы одеты одинаково, – утверждает кандидат историче-
ских наук И. Ерофеева [Ерофеева 2014:654].

Таким образом, туникообразный крой изменился в 
сторону более сложных лекал, в частности, появились 
вытачки, появился приталенный силуэт, именно в XVIII 
- XIX веках появились новые детали в обработке жен-
ского костюма такие, как косетек и др.

В заключении подтверждаем мысль о том, что на 
всей территории казахской степи шла постоянная 
трансформация во всех сферах жизнедеятельности 
казахского общества в том числе и в декоративно-при-
кладном искусстве. Также на примере народного ко-
стюма мы можем проследить следующее: во-первых, 
костюм имел социальную стратификацию и нес опре-
деленную информацию о его хозяине, о его положении 
в данном обществе, во-вторых, вследствие взаимовли-
яний с другими странами шла постоянная трансформа-
ция, изменение форм жизнедеятельности в обществе 
и соответственно изменение пластических форм таких 
как одежда, в-третьих, изменение костюма вследствие 

постепенного проникновения новых товаров на терри-
торию казахской степи, в частности редких и дорогих 
атрибутов одежды и украшений, которые могли себе 
позволить только состоятельные люди, имевшие до-
ступ к штучным в степях изделиям из за рубежа. Люди, 
которые имели эксклюзивные и дорогие изделия, под-
черкивали свой социальный статус в обществе, тем 
самым старались подчеркнуть свою причастность к 
определенному «кругу» в данном обществе. В нашем 
случае данная статья подтверждает теорию П. Бурдье 
о том, что каждый человек несет определенную инфор-
мацию о себе посредством различных выразительных 
форм, в том числе и одежды.

Казахский народный костюм, является предметом 
национальной гордости казахов, он воплотил в себе 
национальный колорит и яркую самобытность. Сохра-
нение его для грядущих поколений в первозданном 
виде, конечно, и почетно, и ответственно для всех, кто 
причастен к этому процессу.

Литература 
Ережепова А.К. Изучение проблемы типологиза-

ции казахского костюма// Вестник ПГУ. – №4. – 2007. –                                                                                                     
150 с. 

Ерофеева И.В. Эпистолярное наследие казахской 
правящей элиты 1675-1821 годов. – Алматы: «Абди», 
2014. – 689 с.

Захарова И.В., Ходжаева Р.Д. Казахская нацио-
нальная одежда. – Алма-Ата: Наука, 1964. – 178 с. 

Лобачева Н.П. Особенности костюма народов 
Среднеазиатско-Казахстанского региона// Среднеа-
зиатский этнографический сборник. – Выпуск IV. – М.: 
Наука, 2001. – 245 с.

Сухарева О.А. Опыт анализа покроев традицион-
ной туникообразной среднеазиатской одежды в плане 
их истории и эволюции. // Костюм народов Средней 
Азии. Историко-этнографические очерки. – М.: Наука, 
1979. – 239 с.

Усманова Э.Р. Костюм женщины эпохи бронзы 
Казахстана. – Лисаковск – Караганда: ТАиС, 2010. – 
176 с.

Шаханова Н Ж. Мир традиционной культуры каза-
хов. – Алматы: Казахстан, 1998. – 174 c.



156

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Медвежий культ являлся достаточно распростра-
ненным у коренных народов Якутии. Существующие 
этнографические и фольклорные данные указывают 
на широкое распространение образа медведя в охот-
ничьей культуре, где он предстает в образе хозяина 
тайги, а само упоминание о нем носит сакральный ха-
рактер.

Вилюйская группа районов (улусов) включает Ви-
люйский, Верхневилюйский, Нюрбинский, Сунтарский 
районы. Они расположены по течению р. Вилюй, где 
преобладает таежная зона. Основное население 90% 
составляет якуты и 10 % приходится на другие народы: 
эвены, эвенки и т. д. Большая часть населения занима-
ется скотоводством (конный и крупный рогатый скот) и 
охотой на мелкую и крупную дичь (заяц, белка, лось, 
олень, медведь).

В отличие от своих соседей, оленеводов и охотни-
ков эвенков, якуты в прошлом и в настоящее время 
испытывают почтительный «страх» и уважение перед 
медведем и относятся к нему весьма почтительно, что 
выражается, например, в избегании при разговоре на-
рицательного слова «эсэ» (як.) – медведь. Оно заме-
няется иносказательным и более почтительным наи-
менованием «тыатаагы» (як.), что значит «тот, который 
обитает в лесу» [Ксенофонтов, 1992: 47]. Чем страш-
нее было лесное животное, тем больше его уважали, 
боялись и оказывали ритуальные почести и принимали 
ряд других мер для предохранения себя и домашних 
животных от нападения. Для этого использовали раз-
личные обереги, например: часть шкурки крота, сусли-
ка.

Р.К. Маак в своей работе «Вилюйский округ» под-
робно описал охотничьи обычаи, связанные с медве-

СЕМЕНОВ А. А. 

Семенов Анатолий Артемович 
Новосибирский государственный университет,

г. Новосибирск, Российская Федерация;
semenovt9898@gmail.com

МЕДВЕДЬ в КУЛЬТУРЕ ВИЛЮЙСКИХ ЯКУТОВ

дем у якутов и тунгусов, проживающих в Вилюйском 
округе [Маак 1887: 100]. Из всех охотничьих сибирских 
племен он считал тунгусов самыми храбрыми: воору-
женные винтовкой и пальмой они нередко в одиночку 
вступали в борьбу с медведем. Якуты в этом отноше-
нии представляли совершенную противоположность 
тунгусам. Они охотились на медведя только с помо-
щью ловушек и в редких случаях решались убивать в 
берлогах, вступая в открытую борьбу не иначе, как в 
группе из десяти-двадцати человек. Якуты и тунгусы 
считали, что не есть мясо добытого ими медведя боль-
шим грехом. Поэтому большая часть мяса пойманного 
зверя съедается на месте ловли [Маак 1887: 108].

Г.М. Василевич подробно описала медвежий празд-
ник и обряд захоронения останков медведя у эвенков, 
у которых сохранился архаичная традиция сопрово-
ждать охоту, свежевания туши, приготовлении блю-
да, варки головы и саму трапезу вороньими криками.                       
К трапезе приглашали всех живших поблизости. Груду 
отваренного мяса складывали на большую сковороду, 
а отваренную голову на блюдо. Вареное мясо медведя 
нанизывали на спажки и угощались по очереди. Перед 
употреблением мяса и густого жирного бульона обяза-
тельно выкрикивали «ку–ук!», изображая будто ворон 
поедает мясо, а не человек. При погребении останков 
медведя соблюдались определенные правила. Так, 
кости аккуратно складывали на тальниковые прутья, 
потом хоронили на стесанном с четырех сторон стволе 
лиственницы, который назвали «чуки». Голову медве-
дя вешали рядом и также назывался «чуки». Данное 
воздушное захоронение сооружали на одном, так и 
на трех стесанных столбах лиственницы [Василевич 
1971: 157].

Аннотация. данная работа поможет рассмотреть проблему культового почитания медведя у якутов. Автором 
рассматривается гипотеза о том, что медвежий праздник был заимствован Вилюйскими якутами у тунгусов, у 
которых был более развитый культ медведя. Якутский медвежий праздник «курум» был зафиксирован лишь в 
Вилюйской группе районов и не встречается в других районах, где проживают якуты, исходя из этого можно пред-
положить, что это региональная особенность присущая только якутам Вилюйских районов (Сунтарский, Нюрбин-
ский, Верхневилюйский, Вилюйский).

Ключевые слова: якуты, Вилюйский округ, Якутия, эвенки, медведь, ритуал, тунгусы

© Семенов А. А. 



157

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Влияние эвенкийской культуры, связанной с медве-
жьим обрядом, можно проследить у Вилюйских якутов 
как в общем отношением к медведю, так и в обряде 
захоронения его останков. Р.К. Маак во время своего 
путешествия в Вилюйский округ в 1853–1855 гг. опи-
сал подобный обряд медвежий обряд, идентичный 
эвенкийскому обряду, отличающейся лишь некоторы-
ми деталями. Медвежьи кости после трапезы также 
тщательно собирали и складывали на высоких срубах 
(кэрэх). Маак упоминал, что подобные срубы очень 
часто можно было встретить в лесах, где их устанав-
ливали на трех срубленных деревьях, покрытых не-
большими жердями. На эти жерди, в свою очередь, 
клали тщательно прикрытые травой и кустами кости 
медведя, а медвежьи черепа на таких срубах не скла-
дывали, а оставляли в виде трофея близ юрты якута, 
убившего медведя. Ежегодная добыча охотника-якута 
считалась по числу черепов, в то время как у эвенков 
череп вешали возле захоронения медведя. Такие сру-
бы представляли собой жертвенные дары лесному 
духу, покровителю охоты «Байанай» [Маак 1887: 108].                                     
Я.И. Линденау, при описании охотничьей культуры яку-
тов, так же указывает, что после добычи медведя, го-
лову и кости вешают на дерево [Линденау 1983: 103]. 
Следует отметить, что на деревьях развешивали не 
только останки медведя, но и других диких животных.

У Вилюйских якутов существовал медвежий празд-
ник, возможно заимствованный у тунгусского населе-
ния, который назывался «Курум». Данный праздник не 
встречался в центральных районах Якутии. Это явле-
ние можно объяснить тем, что у якутов, проживающих 
в вилюйском регионе, было гораздо больше контактов 
с тунгусским населением. Стоит подчеркнуть, что тер-
мин «курум» в якутском языке означает «праздничный 
стол, свадебное пиршество» [Пекарский 1958–1959: 
11253]. 

По сведениям информатора последний такой 
праздник был проведен в 1976 г. в Сунтарском районе 
в с. Тумул. Семенова Виталина Ермолаевна (60 лет) 
сообщила: «В Сунтарском районе в с. Тумул в 1976 
году праздновали этот праздник. Местные охотники 
убили медведя. Нас пригласили на стол, где собралась 
вся маленькая деревушка и гости с ближайших дере-
вень и там был поставлен длинный стол, где посере-
дине был полностью сваренная голова медведя, а сва-
ренное мясо нанизывали на спажки и угощались. Люди 
ели мясо медведя выкрикивая «кох!» (имитация воро-
на). Бульон был очень жирным и наваристым, старики 
пили его с удовольствием. А мясо с головы ели руками, 
не используя нож. Потом кости аккуратно собирали и 
хоронили в мешке в лесу. У медведя отрезали лапу и 
использовали как оберег от злых духов, называя «Тап-
пай» вместо «Баппахай». После этого не праздновали 
этот праздник из-за запрета на охоту на медведя. Воз-
можно, где-то в глухой тайге охотники тихо празднуют 
сами» [ПМА 2020].

Таким образом, можно предположить, что в фор-
мировании медвежьего ритуала у Вилюйских якутов 
приняло участие тунгусское население Вилюйского 
округа, у которого был более развит культ медведя. 
В центральных и Северных районах Якутии праздник 
«курум» как медвежий ритуал не упоминается и не по-
лучил распространения, хотя сам термин встречается 
в лексиконе якутов и означает свадебное пиршество. 
Этот ритуал сохранялся вплоть до 70–х годов XX века, 
а с введением запрета и ограничения охоты на медве-
дя, он начал затухать и упоминание о нем отсутствует 
среди опросов молодых охотников. Хотя не исключено, 
что и современные охотники в кругу родственников и 
друзей продолжают отмечать праздник «курум». 

Научный руководитель:
 к.и.н, доцент Митько О. А. 

Литература
Василевич Г.М. О культе медведя у эвенков /                      

Г.М. Василевич // Религиозные представления и обря-
ды народов Сибири в XIX – начале XX вв. / СМАЭ. –           
М., 1971. – Т. XXVII. – С. 150–169.

Ксенофонтов Г.В. Ураанхай сахалар. Очерки по 
древней истории якутов. – Якутск: Нац. Кн. Изд-во РС 
(Я), 1992. – Т. 1, ч. 2. – 416 с. 

Линденау Я.И. Описание народов Сибири: (Первая 
половина XVIII в.): Историко-этнографические матери-
алы о народах Сибири и Северо-Востока. – Магадан: 
Кн. Изд-во, 1983. – 175 с. 

Маак Р.К. Вилюйский округ Якутской области. Часть 
III. – СПб.: типография и хромолитография А. Транше-
ля, 1887. – 192 с.

Пекарский Э.К. Словарь Якутского языка: В 3 т. – 
2-е из. – М.: изд-во АН СССР, 1959. – Т. 1–3

ПМА 1 – полевые материалы автора. Опрос, про-
веденный в декабре 2020 г. в с. Кутана, Сунтарско-
го района Республики Саха (Якутия) (информант –                                
В. Е. Семенова, 1960 г. р.).



158

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Адам өмірінде, қоғам және мемлекетте – отбасы 
маңызды орын алады. Себебі отбасы, отбасының берік-
тігі кез–келген қоғамның алға жылжуына серпін береді. 
Отбасы әлеуметтік институт ретінде адам баласының 
қалыптасуымен қатар дамыды. Отбасының дербестігі, 
оның қатынастары қоғам дамуымен тікелей байланы-
сты болып келеді. Отбасы кіші әлеуметтік топ, оның 
құрамына некелескен немесе қаны бір туыстасқан от-
басы мүшелері енеді.

Қазақ халқының ұлын үйлендіріп, қызын ұзатуда 
ғасырлар бойы желісін үзбей жалғасып келе жатқан 
өзіндік салт-дәстүрлер мен әдет–ғұрыптар бар. Қазақ 
даласында некелесу дәстүрі ерте кезден келе жатқан 
дәстүрлердің бірі. Неке дегеніміз отбасын құрудың 
тірегі болып саналады. Заңда белгіленген тәртіпке 
сәйкес екі жақты тараптың ер мен әйелдің ерікті түрде 
жасалған тең құқықтық одағы неке болып келеді. 

Қазан төңкерісіне дейін некелесудің бірнеше жол-
дары болған. Оның негізі жолдары: құда түсіп, қалың 
мал төлеп және жасаумен тұрмысқа шығару. Өткен 
ғасырдың бас кезінде некелесудің ең негізгі түрі 
қалыңдықты қалыңмал төлеп алу түрі кең тарады. 
«Бай бастас, батыр білектес, би құлақтас» деген халық 
даналығына сәйкес әр қалыңдықтың әкесі өзінің шама-
шарқына сай күйеу жігіт таңдайды [Арғынбаев 1996: 
132].

Құда түсудің басты түрлері: Бел, бесік құда және 
ержеткен балаларды айттырып үйлендіру. Бел құда 
деп әдетте екі жақын жолдастардың әйелдері екі қабат 
кезінен бір-біріне ниеттесіп құда болмақ ойларын біл-
дірген. Әдетте бұндай құдаласу түрінде қалың мал 
төленбейді. Егерде әйелі босанғаннан кейін бір жыны-

МУХАМЕТОВА Р.Ғ.

Мухаметова Рузана Ғалымқызы
Әл-Фapaби aт. Қaзақ Ұлттық Университеті, 

Алматы қ., Қазақстан;
ruzana2509@mail.ru

АЛТАЙ-ТАРБАҒАТАЙ ӨҢІРІ ҚАЗАҚТАРЫНЫҢ 
ҮЙЛЕНУГЕ БАЙЛАНЫСТЫ ӘДЕТ-ҒҰРЫПТАРЫ

сты болса дос етіп, әкелерінің достығын жалғастырған. 
Ал бесік құда деп баласы дүние есігін аша салысымен 
айттырып қоятын болған. Бұлай айттырып қоюдың да 
өз есебі бар. Бірі жақындасу мақсатында болса, бірі 
қалың малын ертерек төлей беруді көздеген. 

Құдаласудың тағы бір түрі ержеткен балаларын 
айттыру. Жігітке өзінің қалыңдығын таңдауда ата-
анасынан бөлек, жақын деген туыстары, жаңашыр 
жақындары  көмектесетін. Сөйтіп, өздеріне сай қызды 
таңдап, айттырып алған. Айттырып алмастан бұрын, 
жігіттің ата-анасы ұнаған қалыңдықтың ауылына «жа-
ушы» жіберген. «Жаушы жіберу» қазақ халқында ежел-
ден келе жатқан салттардың бірі. Қазақстанның кейбір 
өлкелерінде «жаушы жіберу» дәстүрі әлі күнге дейін өз 
жалғасын тауып отыр. Жаушы қызды айттыру үшін ба-
ратын адам. Ол қыздың ата-анасымен сөйлесіп, құда 
түсіп, «қыз айттыру» дәстүрін орындайды. Әдетте жа-
ушылар сырт белгісімен-ақ ерекшеленді, жеңіл киініп, 
шалбарының бір балағын етігінің қонышына тығып, 
екінші балағын сыртына шығарып қояды. Бұл ғұрып 
Шығыс Қазақстанда өткен ғасырдың алғашқы ширегіне 
дейін болған [Толеубаев 1991: 15].

Құдалықтың басы – әдетте айттыру немесе 
құдалық сөйлесумен басталып жатса, кейде, ұзақтан 
келетін бейтаныстардың тосыннан құдалық жорасын 
тұспалдай білдіретін «біз шаншар» аталатын ғұрыппен 
басталады. Біз шаншар – еліміздің шығыс, оңтүстік 
аймақтарында жаушы болып келгендіктің белгісі 
ретінде жасалатын рәсім. Ұл ер жетті, қыз бой жетті, 
хасқұлақ бала бізде бар, хаса сұлу сізде бар, жекжат 
болсақ деген ойларының бар екендігін білдірген.

Аннотация. Бұл мақалада қазақтардың отбасылық әдет–ғұрыптары, оның ішінде үйленуге қатысты әдет–
ғұрыптар қарастырылады. Қазақ халқы ежелгі заманнан ата–бабамыздан қалған мұраны, әдет-ғұрыптарды, 
салт–дәстүрлерді берік ұстанған халықтардың бірі. Халқымыз ұзатылған қызға отау тігіп беретін, яғни күйеу жігіт 
қалыңдық алып, некесін қиып үйлі болады. Үйлену және үй болуғанға дейін түрлі жосын-жоралғылардан өтеді. 
Мақалада құда түсу, қыз айттыру, жаушы жіберу, құдаларды қарсы алу, ұрын келу, сонымен қатар қалың мал және 
қыз жасауына тоқталамыз.

Түйін сөздер: Әдет–ғұрып, құда түсу, қыз айттыру, қалың мал, қыз жасауы, қалыңдық, киіт.

© Мухаметова Р. Ғ.



159

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Жігіттің әкесі қалыңдықты таңдап болғаннан кей-
ін, құда түсуге дайындалады. Қазақта айттырудан ба-
стап келін түсіруге дейін көптеген салт-жоралғылар 
көп. Тоқталатын болсақ, белгіленген күні жігіттің әкесі, 
әкесі болмаған жағдайда ең жақын туысы бастаған 
10–15 адам болатын жақындары қыз үйіне аттанады. 
Бұларды халық арасында «жан ашыр» деп атаған. Бұл 
уақытта қалыңдық ауылында да құдаларды күтіп алуға 
дайындық жүріп жататын. Қыз туыстары жақсы киім-
дерін киіп, құдаларға арнап киіз үй құрап, ішін ерекше 
безендіреді.

Ауылға жақындай бере құдаларды бір жігіт қарсы 
алып, амандық сұрасқан соң, дайындалған үйге ертіп 
барады. Ауыл жігіттері құдаларды аттан түсіріп, қыздың 
әке-шешесі, туыстарымен амандасқан соң, үйге кір-
гізеді. Аталмыш аймақтың кейбір жерлерінде бас 
құданың қасындағы адамдар қыз әкесі үйіне кірерде 
беттеріне ақ бор жағып алатын. Бұл ғұрып ақ түс магия-
сына байланысты болса керек. Құдалар төр жаққа өтіп, 
үй иесіне қарама-қарсы, жас шамаларына қарай оты-
рады. Әңгіме барысында тек амандық–саулық, отбасы, 
ауыл жаңалықтары ғана айтылады, құдалардың негізгі 
мақсаты туралы сөз қозғалмайды. Қыз әкесі біраз уақыт 
қонақтармен отырған соң, оларды жақын туыстарының 
күтіміне қалдырып шығып кетеді. Қой сойылып, қазы 
асылып, қымыз құйып құдаларды тамақтандырады. 
Бұдан соң үйге әнші шарқылады.

Үй иесі құдалар мен қонақтардың алдына ұсақ етіп 
туралған төстік қойып, отырғандардан құдалықтың 
куәләрі ретінде ауыз тиюді өтінеді. Осыдан кей-
ін құдалар алдына қатықпен араластырып, ұсақтап 
туралған құйрықмай мен бауыр қойылады. Үлкен 
құда ауыз тиеді де, өзінен кейінгілерге береді. Ең 
кіші құда ауыз тиген соң, қонақтарға кезекпен құйрық 
бауырды қолмен асатады. Асау үшін еңкейе берген 
адамның бетіне қолындағысын жағып жіберуге тыры-
сады. Ә.Т. Төлеубаевтың пікірі бойынша, төстік беру, 
құйрық-бауыр асату сияқты ғұрып тек серттесуді ғана 
білдірмейді. Бұл ғұрыпта қойдың ең майлы жерлерін 
пайдаланудың өзі болашақ отбасына байлық пен бере-
ке тілеуді білдірсе, бір–бірінің бетін майды жағып жібе-
ру де осыған байланысты болса керек. Кейіннен бұл 
ғұрыпқа әзіл-қалжын, ойын ретінде қарайтын болған.

Құдалар қыз әкесінің үйінде тамақ ішіп отырғанда ең 
кіші құда бір кесені ұрлап алады. Бұдан соң құдаларға 
жасына қарай «киіт» таратылады. Киіт құдалар арасын-
да жасалатын дәстүрлі кәделердің бірі. Қазақ халқында 
«құдалық белгісі киіт, қоныс белгісі биіт» деген халық 
мақалы бар. Киіт – бас киіт, аяқ киіт болып бөлінеді.

Қыз әкесі келген қонақтарды өз үйіне шақырып, 
құдағимен таныстырып, тамақ ішілген соң ғана құдалық 

жайлы сөз қозғайды. Осы кезде қалың малдың мөлшері 
белгіленеді. Жүз байталға тұратын қалың үлкен 
қалың болып есептелді. Қалың малдың көбісі малмен 
төленеді.

Мал былайша қабылданды: түйе бес биеге, 
құлынды бие екі биеге, мінілген бие екі биеге, орта-
ша бәйге ат үш түйеге тең болды. Бұған қоса мылтық, 
жақсы бүркіт берілді. Егер бұл заттар жоқ болса, орны-
на жиырма бес немесе жиырма байтал берілді. Одан 
төмендеу қалың 77, 67, 47, 37 және 27 бие болды, одан 
төмен қалың мал мөлшері болмады. Бай адамдар 
жамбы сұратқан. Жамбы деп кеседей күміс. Ол-қой 
тұяқ, тай тұяқ, 5 жылқылы, 1 жылқылық құны бар 
түрлері болады. Әйелі қайта-қайта өліп, не қыз алса да 
үйленгенін қоймайтындар тағы да біреудің жас қызына 
құда түссе онда олар қалың малға «үй сынығы»деген 
кәдені үстеме қосуы керек. «Қу тақым, үйіне шүйкебас 
шақ келмейді  <…>». Ол айтқанды береді. Бермеске 
шамасы жоқ [Овод 1959: 124].

Қалың мал қалыңдық әкесінің талаптарына қарай 
әртүрлі сандық мөлшерде беріледі. Қалыңмал бас 
жақсы, қарамал, ілу, той малы, сүт ақы, босағаға бай-
лау сынды бөлімдерден тұрады. Солардың ішіндегі 
қарамал – қалың малдың ең өзекті бөлімі болып сана-
лады [Артықбаев 2016].

Қалыңдық пен күйеу жігіт ер жетіп, оң солын 
танығанша, құдалардың арасындағы қарым-қатынас 
соншалықты жақын болғанымен, қалың мал толық 
төленіп бітседі, бір-бірін көрмейді. Және осындай 
тәртіпті ұстамағандарды, әдепті бұзғандар ретінде 
қарайтын. Тек олардың жасы 12-13 жасқа жеткенде 
ғана кездесетін. Күйеу жігіт өзінің қалыңдығын көру үшін 
қалыңдықтың ауылына ұрын баратын. Осы ұрын бару 
салтында да күйеу жігіт қалыңдығымен кездесу үшін 
әртүрлі салт–жоралғылардан өтеді. Осылай үйлену 
той жасалғанға дейін көптеген ғұрыптарды қолданған.

Ұрын барудан кейін екі жақ бірін–бірі танысып 
біліскеннен кейін, қалыңдықтың әкесі қызының жасауы,  
құдаларына киіт кигізуге дайындалса, күйеу жігіт жағы 
қалың малдың соңын беріп, той қамына дайындалады.

Қалыңдық үшін берілетін қалың мал секілді, 
ұзатылған қызға шама-шарқына қарай мал-мүлік, 
киім–кешек, ыдыс–аяқты қазақ халқында «жасау» деп 
атаған. Қазақстанның әр аймақтарында ежелгі дәуірден 
келе жатқан жасаудың мөлшері мен құрамы жергілік-
ті ерекшеліктерге ие. Жасаудың мөлшері ешуақытта 
қалыңмалдан кем түспейтін, керісінше кей әулетті от-
басыларда асып түсіп отырған. Қалыңдықтың ата–ана-
сы қыздың ұзатар тойын жасап, қызымен бірге жасауын 
қосып беріп жіберетін.



160

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Қызын тұрмысқа берген ата-ана қыз жасауын жа-
сап беру парыз ретінде көрген. Қазақ дәстүріне сай, 
«қалыңсыз қыз болса да, кәдесіз той болмайды» 
деп қалыңдықтың ата-анасы, туған-туыстары қызын 
ешқашан жасаусыз үйден шығармаған. Қалыңдықтың 
анасы қыз жасауына ерекше көңіл бөлген. Жа-
сау жасалғанда ең алдымен отау құрған жастар 
қиналмасын, өз күндерін өздері көрсін деген оймен 
жасаған. Жасау құрамына мал-мүліктен бөлек, ақ отау, 
көрпе-төсек, киім-кешек, ыдыс-аяқ, көлік және сойыс 
мал, қару-жарақ, құрал-жабдықтар кіреді. Қыздың жа-
сауы әдетте 9 кілем, 9 тон, шапан, 9 көйлек т.б. бола-
ды. Байларда он есе көп болады, яғни 90 кілем, 90 тон 
т.б. беріледі. Бірақ заман өткен сайын жасау құрамы 
заманға сай бейімделіп келеді.

Қалыңдық жақтан барлық рәсімдер орындалып 
болған соң ендігі кезекте жігіттің үйлену тойды жаса-
уы қалады. Үлкен тойда да көптеген әдет-ғұрыптарға 
бай болып келеді. Қызды ұзатқаннан кейін қалыңдық 
отауы да ертерек жіберіліп, оны ауыл әйелдері құрады. 
Отаудың шаңырағын ең бақытты әйелге немесе елге 
сыйлы көп құрсақты әйелге құрғызады. Киіз үйді құрып 
болған соң, қыз-келіншектер қалыңдық алдынан 
шығады. 

Қалыңдықты атынан түсіріп, ауылға жеткенше үлкен 
матамен жауып келеді. Ауылға жете өзінің отауына 
жеткенше үш рет сәлем салады. Біріншісі – аруақтарға, 
екіншісі мен үшіншісі – ата-енесіне арналады. Ал отқа 
май құю ата-баба аруағына табыну көрінісі екендігі ар-
найы зерттеулерде дәлелденген [Әмірғазина 2000: 20].

XIX ғасырда Боғас өзені бойындағы ауылдармен 
өтіп, ауыл көшіне куә болған И. Сиверс былай деп жа-
зады: «Таңертең ертемен бүкіл ауыл Боғас өзенінің 

бойымен 15 шақырымға аттанды. Біраздан соң мен 
көш ішінен Зарымбет деген ауыл ақсақалының отбасы-
на келін болып түскеніне үш күн болған, сәнмен киінген 
жас әйелді байқадым. Ол басқа әйелдер сияқты жүк 
артылған түйелерді жетектеп жүрген жоқ, екі әйелдің 
ортасында шеті қоңыр-кызыл түспен өрнектелген мата-
мен жабылған әдемі атта отырды. Оның ертоқымы мен 
ат әбзелдері де өте әдемі болды. Ол үстіне алтын жіп-
пен өрнектелген қара барқыттан тігілген көйлек киген, 
кеудесінде асыл тастардан істелген моншақтар, жылан 
басы сияқты қылып жасалған әшекейлер, кестелер 
болды. Басындағы әшекей жамылғысы бетін жауып, 
тізесіне дейін түсіп тұрды. Кырғыздардың әдет-ғұрпы 
бойынша, тойдан кейінгі алғашқы күндері, әсіресе көш 
кезінде жас келін осылайша жүруі керек» [Садықов 
2009: 97].

Қорытандылай келгенде, XIX-XX ғ. басында қазақ 
даласын аралап, оның тіршілігімен етене жақын 
танысқан этнограф-саяхатшылар көшпелі қазақтардың 
үйленуге байланысты әдет-ғұрыптары туралы жа-
зып кеткен. Әрине, бұл қазақ халқының үйленуге 
байланысты әдет-ғұрыптарын жақсы ұстанғанының 
айғағы. Жалпы, отбасылық әдет-ғұрыптар, оның 
ішіндегі үйленуге байланысты әдет-ғұрыптар 
еліміздің басқа да аймақтарымен салыстырғанда 
структуралық жағынан өте ұқсас болып келеді. Тек 
қазақтардың табиғи-географиялық ерекшеліктері-
не қарай айырмашылықтары бар. Алтай-Тарбағатай 
қазақтарының әдет-ғұрыптары ежелгі ата-бабамыздың 
тарихымен астасып жатқаны белгілгі және үйленуге 
байланысты әдет-ғұрып, салт-жоралғырында дәстүрлі 
мәдениет элементтері әлі де жалғасын тауып отыр де-
секте болады.

Ғылыми жетекші:
 т.ғ.д., профессор Төлеубаев Ә. Т.

Әдебиет
Арғынбаев Х. Қазақ отбасы: (қазақ отбасының ке-

шегісі мен бүгінгісі жайындағы ғылыми зерттеу еңбек) 
/ жауапты ред. Есхожин И. – Алматы: Қайнар, 1996. – 
288 бет.

 Артықбаев Ж. Қазақтың байырғы дәстүрлері. 
Қалыңмал// Qazaqstan Tarihy порталы. URL: https://e-
history.kz/kz/news/show/2152/  – (қаралды: 23.02.2022 
ж.)

Әмірғазина Г. Тарбағатай мәдениеті-ғасырлар 
тоғысында: Мәдениетті қолдау жылына байланысты іс-
шаралар // Тарбағатай нұры. – 2000. – 12 ақпан. – 20 б. 

Овод Т. Тарбағатайдың қызыл тау қырандары // 
Революция от жалынында. – Алматы: Қазақ мемлекет 
баспасы, 1959. – 145 б.

Садықов С. Тарбағатай баурайындағы «Қоңыртау» 
көшпенділерінің мұралары / С. Садықов // Жұлдыз.  
2009. – 10 қазан. – 3 б.

Толеубаев А.Т. Реликты доисламских верований в 
семейной обрядности казахов (ХІХ – начало ХХ в.) / 
Отв. ред. Сулейменов Р.Б. – Алма-Ата: Гылым, 1991. 
– 214 с.



161

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Одной из основных ценностей любой многонацио-
нальной страны является его этническая стабильность. 
Как отметил глава государства Касым-Жомарт Токаев 
в своем послании от 1 сентября 2021 г.: «Гармоничное 
развитие межэтнических отношений всегда было и бу-
дет одним из магистральных направлений государст-
венной политики Казахстана» [Послание Главы госу-
дарства Касым-Жомарта Токаева народу Казахстана 
2021]. Для регулирования процессов межэтнических 
отношений важную роль играют мониторинговых орга-
низаций. В Казахстане, помимо Ассамблеи народа Ка-
захстана, мониторингом межэтнических отношений за-
нимаются также Казахстанский Институт стратегических 
исследований при Президенте Республики Казахстан, 
Институт философии, политологии и религиоведения                                                                                                  
КН МОН РК, ТОО «Институт прикладных этнополитиче-
ских исследований». Наши мониторинговые организа-
ции для реализации своей деятельности нуждаются в 
определённых системных подходах. К одной из эффек-
тивных форм системных подходов получившее широ-
кое применение на постсоветском пространстве являет-
ся этномониторинговая экспертиза. Цель статьи заклю-
чается в описание данного подхода и возможность его 
применения в Казахстане.

За разработкой этномониторинговой экспертизы 
стоит российская мониторинговая организация «Сеть 
этнологического мониторинга и раннего предупрежде-
ния конфликтов» (EAWARN), созданная Институтом 
этнологии и антропологии РАН в 1994 году. Организа-
тором данной сети является академик РАН Тишков Ва-
лерий Александрович. EAWARN состоит из сообщества 
ведущих экспертов, которые собирают и анализируют 
сведения об этнополитической ситуации в большинст-
ве субъектов Российской Федерации и ряде стран СНГ. 
Сеть занимается изданием экспертных докладов, публи-
куют оценку степени конфликтности и напряженности в 
различных регионах России, готовит ежегодные докла-

СЫДЫГАЛИЕВ С. М.

Сыдыгалиев Сункар Маратулы
Евразийский национальный университет им. Л.Н. Гумилева,

г. Нур-Султан, Казахстан;
sunki2000@mail.ru

                        

ЗНАЧЕНИЕ ЭТНОМОНИТОРИНГОВОЙ ЭКСПЕРТИЗЫ

ды с анализом актуальных проблем и этнополитической 
ситуации [Тишков, Шабаев 2011: 22–23]. Особенность 
EAWARN заключается система независимой и открытой 
экспертизы. Благодаря 46 индикаторам, разработан-
ных экспертным сообществом во главе с В. Тишковым 
и методу этнологического мониторинга, за разработку 
которого В. Тишков был удостоен Государственной пре-
мии РФ, была выстроена уникальная система раннего 
оповещения конфликтов. Уникальность состоит в том, 
что Сеть не ограничивается анализом культурных, соци-
альных и демографических процессов, EAWARN дает 
прогнозы и рекомендации учитывая также особенности 
структуры населения, проблемные стороны миграци-
онных процессов, эффективность деятельности орга-
нов власти и работы общественных организаций, карту 
«горячих точек» и условия кризисной ситуации. Целью 
EAWARN является междисциплинарное осмысление и 
поиск прикладных способов решения одной из наибо-
лее сложных современности – улучшение межэтниче-
ских отношений и заблаговременное предупреждение 
этнических конфликтов [Тишков 2004: 23–24].

Определений этномониторинговой экспертизы су-
ществует достаточно много. В широком смысле под 
ней понимается мониторинг определённых этнических 
компонентов на основе экспертных работ в прогнози-
ровании и оценке тех или иных конфликтных ситуаций 
Объектом исследования таких работ являются опреде-
лённый этнос или несколько этносов, находящихся в 
тесном взаимодействии. Предметом исследования яв-
ляется отношения между отдельными группами внутри 
этноса и отношения нескольких этносов внутри одного 
социума. Наиболее широким подходом в этих исследо-
ваниях является этнологический мониторинг. Который 
включается в себя помимо статистики, демографии и 
расселении исследуемых групп, особенности их обра-
за жизни, экономическое положение, политические 
ориентиры и взаимодействие с другими исследуемыми 

Аннотация: в статье описывается определение, объект и предмет этномониторинговой экспертизы, а также возможность 
применения этого подхода в Казахстане. На примере российская мониторинговой организация «Сеть этнологического монито-
ринга и раннего предупреждения конфликтов» (EAWARN) даны основные механизмы и условия работы этномониторинговой 
эксперты.

Ключевые слова: мониторинг, экпертиза, этнические конфликты, организации, силовые структуры.

© Сыдыгалиев С. М.



162

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

группами [Тишков, Степанов 2004: 5–8]. Целью таких ис-
следований является создание подробных экспертных 
работ по выявлению наиболее острых этнических про-
блем внутри определенного общества. Для этой цели и 
находит свое широкое применение этномониторинговая 
экспертиза.

К нашим организациям, которые занимаются мо-
ниторингом межэтнических отношений, относят Ка-
захстанский Институт стратегических исследований 
при Президенте Республики Казахстан (КИСИ), Ин-
ститут философии, политологии и религиоведения                                           
КН МОН РК, ТОО «Институт прикладных этнополитиче-
ских исследований».

Казахстанский Институт стратегических исследо-
ваний при Президенте Республики Казахстан создан 
Указом Президента РК от 1993 г. Основной задачей ин-
ститута является научно-аналитическое обеспечение 
деятельности Президента РК. Также проводится фунда-
ментальные исследования по стратегическим, социаль-
но-экономическим проблемам внешней и внутренней 
политики для руководства страны, междисциплинарные 
исследования, проекты по различным проблемам раз-
вития Казахстана и Центральной Азии. КИСИ организо-
вывает семинары, конференции, круглые столы и ме-
ждународные форумы. С 1994 г. издает журнал «Казах-
стан и мировое сообщество», который с 1997 г. выходит 
под названием «Казахстан-Спектр» с расширенной те-
матикой. С 2003 г. выпускается ежеквартальный анали-
тический журнал «Central Asia’s Affairs», аналитическое 
издание на английском языке. С 2004 г. выпускает ежек-
вартальный научно-аналитический журнал «Қоғам және 
Дәуiр», посвященный актуальным вопросам межнацио-
нальных отношений и региональной безопасности, вну-
триполитическим и экономическим вопросам развития 
Казахстана, историко-философским и культурным про-
блемам современности. КИСИ регулярно выпускает мо-
нографические и коллективные издания по актуальным 
проблемам внутренней политики Казахстана, междуна-
родным отношениями, безопасности и экономике. КИСИ 
непосредственно занимается мониторингом состояния 
политических институтов, межэтнических и межконфес-
сиональных отношений, вопросов противодействия ре-
лигиозному экстремизму и терроризму [КИСИ 2021].

Институт философии, политологии и религиоведе-
ния КН МОН РК образован в феврале 1999 г. на базе 
созданного в 1958 г. Института философии и права, пре-
образованного в 1991 г. в Институт философии. В мае 
2012 г. переименован в Институт философии, полито-
логии и религиоведения. Основной задачей института. 
как государственного научно-исследовательского уч-
реждения является проведение философско-мировоз-

зренческих, философско-методологических, политоло-
гических, религиоведческих и социологических иссле-
дований, направленных на развитие интеллектуального 
и духовно-нравственного потенциала современного ка-
захстанского общества. В рамках междисциплинарной 
научной программы «Ғылыми қазына» опубликовано 18 
монографий. В 2013 г. институт принял активное учас-
тие в подготовке современного словаря новой полити-
ческой терминологии – Терминологический справоч-
ник «Стратегия «Казахстан – 2050», издал 2 журнала: 
«Адам әлемі» и «Аль-Фараби». Институт регулярно про-
водит международные научные конференции, «круглые 
столы», семинары, дискуссионные «площадки», в кото-
рых принимают участие казахстанские и зарубежные 
ученые. Институт тесно сотрудничает с крупнейшими 
научно-исследовательскими центрами России, Бело-
руссии, Азербайджана, Кыргызстана, Китая, Германии, 
США, Турции, Ирана, Узбекистана, Таджикистана и дру-
гих стран. В спектре приоритетных задач ИФПиР входят 
осуществление фундаментальных, прикладных и науч-
но-аналитических разработок актуальных проблем ми-
ровой и отечественной философии, этнополитологии, 
религиоведения, культурологии и этносоциологии. Как и 
другие мониторинговые организации, институт занима-
ется анализом, мониторингом и прогнозированием этно-
политической ситуации в Республике Казахстан [ИФПР 
2017].

Институт прикладных этнополитических исследо-
ваний основан Постановлением Правительства Респу-
блики Казахстан от 2 мая 2020 года Институт обеспе-
чивает аналитическое, исследовательское и экспертное 
сопровождение государственной политики в сфере 
межэтнических отношений. Основными задачами ин-
ститута являются регулярный мониторинг состояния и 
динамики социального самочувствия этносов, общест-
венно-политических процессов, изучение ситуации в 
межэтнической сфере, определение прогнозных оценок 
и рисков; изучение процессов этнодемографического и 
этноэкономического развития, научно-методическое со-
провождение межэтнической политики формирования 
комплексной системы раннего предупреждения межэт-
нической напряженности и конфликтов, систематизация 
и координация исследовательской и научно-методиче-
ской работы, обеспечение согласованности и преемст-
венности, формирование единых подходов в комплекс-
ной аналитической и прогнозной деятельности в сфере 
межэтнических отношений. Институт занимается прове-
дение и организация научно-исследовательских работ, 
аналитических и социологических исследований в сфе-
ре государственной политики общенационального со-
гласия и общенационального единства, исследование 



163

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

сферы межэтнических отношений, социально-эконо-
мического положения этносов Казахстана, проведение 
анализа их современного состояния, прогнозирование 
их развития и выработка рекомендации по их совер-
шенствованию, оказание консультационных услуг по 
межэтническим и этноконфессиональным вопросам 
для органов государственного управления, обществен-
ных и международных организации, разработкой науч-
ной, научно-методической и информационной литера-
туры в сфере межэтнических и межконфессиональных 
отношений, издание научных трудов [ИПЭИ 2020].

Данные организации за годы деятельности сформи-
ровали достаточную базу для практического примене-
ния этномониторинговой системы EAWARN. Для Казах-
стана возможность введения этномониторинговой экс-
пертизы открывает перспективы развития собственных 
систем раннего оповещения конфликтов. Для этого в 
первую очередь необходимо создать независимое экс-
пертное сообщество, состав которого будет носит ме-
ждисциплинарный характер и отдельно включать в себя 
состав специалистов со всех областей Казахстана. На 
примере EAWARN, такая организация необходима для 
создания единой системы индикаторов и этномонито-
ринговой базы во всех регионах страны. База и инди-
каторы необходимы для создания специализированный 
рубрикатор мониторинговых данных. На основе этого 
рубрикатора представляются аналитические сведения, 
рисующую картину этнической ситуации в Казахстане. 
К примеру, EAWARN в ходе таких исследований часто 
сталкивается с проблемами адаптации мигрантов. В 
качестве рекомендаций Сеть предлагает поддерживать 
национально-культурные и иные общественные орга-
низации, другие институты гражданского общества, де-
ятельность которых направлена на правовое, культур-
ное, языковое, социальное просвещение мигрантов, в 
том числе временных трудовых иммигрантов. Организа-

цией предложено разработать на местном и региональ-
ном уровне практику поощрения работодателей – тех, 
кто использует труд мигрантов на законных основаниях 
и обеспечивает обходимые социальные и гуманитарные 
условия их жизни и трудовой деятельности. Опросы по-
казали, что поощрение работодателей по улучшению 
условий жизни и работы мигрантов, как ни парадоксаль-
но, улучшает и общественное отношение к мигрантам, 
а также и частично устраняет фобии в отношении «по-
вышенной криминальности приезжих». Особое значе-
ние должно быть отведено разработке адаптационных 
программ для детей приезжих, причем мониторинг и 
исследования показывают, что подобные программы в 
регионах уже действуют, и небезуспешно. В Казахстане 
данная практика активно могла бы помочь в адаптации 
репатриантам–кандасам мигрировавшим из дальне-
го зарубежья и внедрения в социум этнических групп, 
которые слабо представлены в нашем обществе. Ре-
комендациям EAWARN уже активно используются в 
регулировании процессов межэтнических отношений 
[Мартынова и др. 2017: 11–12].

Подводя итоги статьи, этномониторинговая экспер-
тиза является одним из примеров систематического, 
планомерного, проводимого по определенной схеме из-
учение подхода этнической действительности, направ-
ленного в случае необходимости на его изменение или 
коррекцию. Инструменты реализации данного подхода 
разработанная В. Тишковым получила широкое отраже-
ния в экспертных работах EAWARN. Уникальный мони-
торинговый опыт EAWARN в реализации этномонито-
ринговой экспертизы в перспективе позволит создать 
эффективную систему раннего оповещения конфликтов 
в Казахстане.

Научный руководитель:
к.и.н., доцент Раздыков С.З.

Литература
История Институт философии, политологии и религиове-

дения КН МОН РК. Хроники основных событий // ИФПиР, 2017. 
URL: http://iph.kz/ru/istoriia_instituta/ – (Просмотрено 24.03.2022)

Основные задачи и деятельность Институт прикладных эт-
нополитических исследований // ИПЭИ. 2020.  URL: https://iaer.
kz/ru/page/about/ – (Просмотрено 24.03.2022)

История и становление Казахстанского Института стра-
тегических исследований при Президенте Республики Ка-
захстан c 1993-1997. Хроника основных событий института // 
КИСИ. 2021. URL: http://www.kisi.kz/index.php/ru/istoriya-instituta/
stanovlenie-instituta/48-1993-1997 – (Просмотрено 24.03.2022). 

Мартынова М.Ю. Степанов В.В. Адиев А.З. Амелин В.В. 
Белова Н.А., Габдрафиков И.М. Клюева В.П. Мухаметшина 
Н.С. Подлесных О.Н. Старченко Р.А. Тишков В.А. Щербина Е.А. 
Этнологический мониторинг: разработка фундаментальных 
подходов этнополитического мониторинга для оптимизации 
межнациональных отношений и предотвращения конфликтов в 

России (ред. М.Ю. Мартынова, В.В. Степанов). – М.: ИЭА РАН, 
2017. – 514 с.

Тишков В. А. Опыт этнологического мониторинга. – М.: 
Deutsch-Russischer Austausch, 2004. – 188 с.

Тишков В.А., Степанов В.В. Измерение конфликта. Мето-
дика и результаты этноконфессионального мониторинга Сети 
EAWARN. – М.: Deutsch-Russischer Austausch, 2004. – 322 с. 

Тишков В.А., Шабаев Ю.П. Этнополитология: политические 
функции этничности. – М.: Издательство Московского универ-
ситета, 2011. – 367 с.

Послание Главы государства Касым-Жомарта Токаева 
народу Казахстана от 1 сентября 2021 г. Единство народа и 
системные реформы – прочная основа процветания страны 
// Холдинг Байтерек. URL: https://baiterek.gov.kz/ru/president-
messages/poslanie-glavy-gosudarstva-kasym-zhomarta-tokaeva-
narodu-kazakhstana – (Просмотрено 24.03.2022)



164

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Особенностью Казахстана является исторически сло-
жившийся полиэтнический состав населения. С момента 
обретения Казахстаном суверенитета одной из первосте-
пенных внутриполитических задач правительства ста-
ло сохранение межнационального согласия. Изучение 
истории казахов, русских, немцев, поляков, корейцев, 
чеченцев и других этносов, проживающих на территории 
Республики Казахстан, является важным условием для 
формирования общенациональной идентичности, укре-
пления этнической толерантности в обществе.

Историография истории этнических групп Казахстана 
обширна. Она представлена разными группами исследо-
ваний: от мемуарной, автобиографической литературы 
до фундаментальных научных трудов. При этом мемуа-
ры (воспоминания), персональные биографии выступа-
ют в то же время как важный источник по истории того 
или иного этноса.

Изучение процессов формирования полиэтнического 
состава населения Казахстана берет свое начало еще в 
дореволюционный период. С начала XVIII века – момен-
та переселения первых сравнительно крупных славян-
ских групп в ходе казачьей и крестьянской колонизации 
в пределы лесостепных районов Урала, Ишима, Тобола, 
Верхнего Иртыша и территории Рудного Алтая и до се-
годняшнего дня исследовательская традиция изучения 
полиэтничности в Казахстане прошла ряд этапов. В са-
мом общем виде эти этапы могут быть определены как: 
дореволюционный этап (XVIII – начало XX вв.); советский 
этап (1917–1991 гг.); современный этап (с 1991 года).

Источники по истории формирования полиэтнично-
сти Казахстана в дореволюционное время представлены 
несколькими группами. Одну группу составляют норма-
тивно-правовые документы – законы, временные поло-

ДЖИЕНАЛИЕВ Е.К.

Джиеналиев Ерлан Курмашевич
Евразийский Национальный Университет имени Л.Н. Гумилева,

Нур-Султан, Казахстан;
erlan.77@inbox.ru

ИСТОРИОГРАФИЧЕСКИЙ ОБЗОР ВОПРОСОВ МИГРАЦИИ И АДАПТАЦИИ 
ЭТНОСОВ на ТЕРРИТОРИИ КАЗАХСТАНА в XIХ – НАЧАЛЕ XXI в.

жения, правительственные указы, циркуляры и распоря-
жения, касающиеся вопросов управления Казахским кра-
ем и регулирования переселенческого движения. К этой 
же группе можно отнести межгосударственные договора 
и соглашения (Санкт-Петербургский мирный договор 
(1881), в соответствии с которыми происходило пересе-
ление отдельных этнических групп в пределы того или 
иного района Казахстана [Материалы 1948; Материалы 
1960].

Другую группу составляют материалы Переселенче-
ского управления – планы и отчеты, обзоры и справочные 
издания («книжки»), журналы совещаний и комиссий, ма-
териалы ревизий. В большинстве своем они вовлечены в 
научный оборот отечественными и зарубежными учены-
ми, став предметом специальных или общих исследова-
ний [Мырзахметова 2007]. 

Третья группа представлена многочисленными ста-
тистическими материалами. Среди этой группы можно 
выделить материалы Первой Всеобщей переписи насе-
ления Российской империи 1897 года, содержащей пер-
вые официальные сведения по численности основных 
этносов, проживающих в конце XIX века на территории 
Казахстана – казахов, русских, украинцев, татар, узбеков, 
уйгуров [Первая всеобщая перепись 1905].

С 1896 по 1903 годы в крае работала экспедиция под 
руководством Ф.А. Щербины, организованная Главным 
управлением земледелия и землепользования, основ-
ной задачей которой было исследование степных обла-
стей, изучение географических особенностей, культуры, 
быта коренного населения с целью определения земель-
ных излишков для передачи в пользу переселенческого 
крестьянства. В работе экспедиции принимал участие 
будущий лидер казахской национальной интеллигенции 

Аннотация. Данная статья посвящена актуальной теме адаптации этносов на территории Казахстана в пери-
од переселенческой политики царизма, в результате которой сформировался многонациональный состав насе-
ления Казахстана. Рассматриваются источники по истории формирования полиэтничности республики в дорево-
люционное время. Приводится обширный исторический историографический материал царской и советской эпох 
и периода с момента обретения независимости Казахстана. 

Ключевые слова. Миграция, адаптация, полиэтничность, толерантность, источники.

© Джиеналиев Е.К.



165

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

А.Н. Букейханов, окончивший к тому времени Лесотехни-
ческий институт г. Санкт-Петербурга. Позже, в своих ра-
ботах, А.Н. Букейханов, обобщив весь собранный мате-
риал, выделил два этапа в колонизации Казахского края 
русскими – вольную и правительственную колонизацию 
[Букейханов 1995].

В многочисленных работах дореволюционных авто-
ров И.К. Кирилова [Кирилов 1977], П.И. Рычкова [Рыч-
ков 1896; Он же. 1887], И.Г. Андреева [Андреев 1998],                  
А.И. Левшина [Левшин 1832], В.Н. Витевского [Витевский 
1889-1897], Г.Е. Катанаева [Катанаев 1904], Л.Л. Мей-
ера [Мейер 1865], Н.И. Красовского [Красовский 1868],                     
Н.Я. Коншина [Коншин 1898], А.К. Гейнса [Гейнс 1881],            
А. Добросмыслова [Добромыслов 1893], В.В. Вельямино-
ва–Зернова [Вельяминов – Зернов 1855], А.И. Макшеева 
[Макшеев 1896], М.И. Венюкова [Венюков 1872; Он же. 
1872] и других авторов содержатся обзоры о жизнедея-
тельности переселенцев Казахстана, приводятся числен-
ные данные, проводится анализ их социально-экономи-
ческого положения.

Большое количество трудов по проблемам истории 
полиэтники в Казахстане было создано в советский пе-
риод. В это время продолжали активно изучаться мигра-
ционные процессы в XVIII – начале XX вв. Как и раньше, 
они рассматривались с точки зрения хода и характера пе-
редвижения иноэтнических групп в пределы Казахстана. 
Труды А. Турсунбаева [Турсунбаев 1950], П. Верещагина 
[Верещагин 1950] и других авторов посвящены характе-
ристике социально-экономического типа переселенцев, 
определению последствий переселенческого движения.

Другим посылом советской историографии формиро-
вания полиэтнического состава населения Казахстана в 
конце XIX – начале ХХ вв. являлось рассмотрение ситуа-
ции через призму взаимодействия русского крестьянства 
и казахских шаруа в процессе революционной борьбы 
для решения аграрного вопроса общими усилиями. По-
хожая ситуация характерна для освещения социально-
экономической истории зарождающегося рабочего клас-
са. В этом же контексте в работах закреплялся тезис о 
передовой роли пролетариата и авангардной роли Ком-
мунистической партии в деле возникновения и распро-
странения интернациональных идей.

В конце 60-х – начале 70-х годов демография ста-
новится специальным объектом исследования. В это 
время в казахстанской науке впервые появились фунда-
ментальные труды, в центре внимания которых стояли 
вопросы изучения основных тенденций развития наро-
донаселения в тесной взаимосвязи с демографической 
политикой. 

Авторы подчеркивали, что к концу 60-х годов проис-
ходит постепенное снижение миграционного фактора в 
формировании населения и трудовых ресурсов Казахс-

тана, при этом роль единственного источника населения 
начинает играть естественный прирост. 

В работах А.Н. Нусупбекова [Нусупбеков 1966],                 
М.Х. Асылбекова [Асылбеков 1973], С.Б. Нурмухамедо-
ва, Н.Г. Пана [Асылбеков, Нурмухамедов, Пан 1976] ак-
тивно разрабатываются вопросы формирования и разви-
тия рабочего класса в Казахстане в ХХ веке. 

Неотъемлемой частью трудов являлась характери-
стика его многонационального и поликультурного соста-
ва. В это время вышло значительное количество работ, 
посвященных демографической ситуации в Казахстане  
в XVIII – начале ХХ вв. В 1981 году была издана моногра-
фия Н.В. Алексеенко «Население дореволюционного Ка-
захстана», основанная на результатах Первой Всеобщей 
переписи населения 1897 года и выборочных переписях 
[Алексеенко 1981]. 

Тогда же появились первые специальные исследо-
вания, посвященные вопросам формирования полиэт-
нического состава населения Казахстана. Среди них                           
в первую очередь следует назвать статьи и монографии 
Н.Е. Бекмахановой [Бекмаханова 1980]. Основываясь 
на материалах многочисленных источников, автор рас-
крывает основные тенденции развития народонаселе-
ния Казахского края и сопредельных районов Северной 
Киргизии в дореволюционный период. Вопросы фор-
мирования многонационального населения Казахстана                                                                                                                   
в тесной взаимосвязи с общими процессами урбаниза-
ции северо-восточного и восточного регионов страны 
рассматривались в многочисленных работах Ж.К. Ка-
сымбаева [Касымбаев 1975]. 

Отдельное направление продолжает составлять из-
учение миграционных процессов как решающего фак-
тора формирования этнодемографической структуры 
населения Казахстана в дореволюционный и советский 
периоды. Указанные аспекты нашли достаточно полное 
отражение в работах А.Б. Галиева [Галиев 1979], Г. Крон-
гардта [Кабиров 1951].

Результатом миграций в 20-30-е годы ХХ века опре-
деляется изменение таких параметров как соотношение 
сельского и городского населения, снижение доли корен-
ного населения, изменение динамики рождаемости и др. 
Продолжает развиваться казахстанское диаспороведе-
ние. Работы М.Н. Кабирова [Кабиров 1951], П.Г. Галузо 
[Галузо 1961], И.В. Захаровой [Захарова 1963], Г.С. Ба-
ратовой [Баратова 1988] посвящены истории уйгуров и 
дунган. В 1987 г. в издательстве «Наука» был издан сбор-
ник статей, подготовленный коллективом Института уй-
гуроведения АН КазССР [Вопросы 1987]. В книгу вошли 
статьи ведущих специалистов, затрагивающие вопросы 
ранней истории уйгуров, проблемы переселения уйгуров 
в Казахстан, социальной структуры, политической исто-
рии и экономической деятельности, а также разнообраз-



166

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

ные аспекты культурного развития (вероисповедание, 
книгопечатание, прикладное искусство и музыкальная 
культура уйгуров).

С обретением независимости Республикой Казахстан 
в 1991 году начинается современный этап в развитии го-
сударства в целом и его общественных наук, в частности. 
В это время появляется серия работ, посвященных ана-
лизу социально-демографических процессов в советское 
время. Так, в монографии М.Х. Асылбекова и А.Б. Гали-
ева [Асылбеков 1991] наряду с источниковедческими во-
просами, рассматриваются вопросы изменения нацио-
нальной и социальной структуры населения республики 
с 1917 по 1980 гг.

В 90-е годы анализ этнодемографических процес-
сов в Казахстане и его регионах стал предметом боль-
шого числа исследований ученых-историков, демогра-
фов, социологов. Работы А.Н. Алексеенко [Алексеенко 
1993], Н.В. Алексеенко [Алексеенко, Алексеенко 1999],                                
М.Х. Асылбекова [Асылбеков 1991], В.В. Козиной [Асы-
лбеков, Козина 1995], Б. Аяганова [Аяганов 1995],                                                                                                                 
Б.Я. Двоскина [Двоскин 1989], К.С. Каражанова [Каража-
нов 1994], М.Н. Сдыкова [Сдыков 1995], Н.З. Такижбае-
вой [Такижбаева 1996] посвящены общим и специаль-
ным вопросам развития народонаселения Казахстана. В 
1998 году под редакцией Ж.А. Кулекеева вышла работа, 
посвященная истории переписей населения в Казахста-
не и анализу этнодемографических процессов [История 
переписей 1998].

Одной из актуальных тем казахстанской историогра-
фии 2000-х годов стало изучение этносов и этнических 
групп. Среди изданных работ – библиографический 
указатель «Қазақстан этностары» [Нұрсеитова 2005], в 
котором представлена литература по формированию 
полиэтнической структуры населения Казахстана c до-
революционного времени до 2005 года включительно. 
Отдельные вопросы функционирования Казахстана как 
полиэтнического государства рассматриваются в раз-
деле «Опыт межэтнического согласия полиэтнического 
Казахстана для мирового сообщества» коллективной 
монографии «Инициативы, направленные в мир». Автор 
раздела, Г.М. Мендикулова, впервые в казахстанской 
историографии определяет закономерности развития 
полиэтнических государств через призму теоретического 
анализа понятийно-категориального аппарата, на кото-
ром строится понимание полиэтничности (понятия «эт-
нос», «этничность», «народ», «нация», «национальные 
меньшинства») [Инициативы 2011].

Сегодня депортация народов является одной из цен-
тральных тем исторической науки Казахстана. Истории 
депортированных народов посвящено большое коли-
чество как общих, так и специальных трудов. В работах 
М.К. Козыбаева [Козыбаев 1997], К.С. Алдажуманова, 

Е.К. Алдажуманова [Алдажуманов, Алдажуманов 1997] 
впервые в историографии Казахстана была дана оценка 
депортации как тягчайшего преступления тоталитарного 
режима.

Основное внимание в первые годы независимости 
республики было уделено вопросам депортации немец-
кого народа на территорию региона. Одной из первых 
заниматься историческими изысканиями в этой области 
стала Л.А. Бургард, которая исследовала эти проблемы 
в региональном аспекте, выделив Восточно-Казахстан-
скую область как место наибольшей концентрации де-
портированного немецкого народа [Бургард 1997]. 

В работах П. Вибе [Вибе 1998], В.Э. Кригер [Кригер 
1991], И. Ерофеевой [Ерофеева 1998], К. Алдажумано-
ва [Алдажуманов 1998], К. Сакенова [Сакенова 1998],                            
В. Иванова [Иванов 2002] освящается история немцев 
Казахстана, в том числе приводятся примеры этнической 
адаптации. 

Из трудов, посвященной изучению польской диаспо-
ры Казахстана следует отметить исследовательскую ра-
боту А. Волкова «Поляки Казахстана» [Волков 2007]. 

В книге Г.С. Сапаргалиева и В.А. Дьякова «Общест-
венно-политическая деятельность ссыльных поляков в 
дореволюционном Казахстане» на основе материалов 
многочисленных источников освещаются вопросы поли-
тической деятельности поляков, сосланных в Казахстан 
в XIX веке [Сапаргалиев, Дьяков 1985].

Значительное количество работ посвящено исто-
рии русского этноса – самой крупной после казахов эт-
нической группы населения в Казахстане. В работах                             
С.З. Раздыкова [Раздыков 2016], Н.С. Лапина [Лапин 
2012], Н. Вдовиной [Вдовина 2008] и других авторов от-
ражены вопросы формирования и развития русской эт-
нической группы Казахстана с XVIII века до наших дней.

Истории узбекской этнической группы Казахстана по-
священо диссертационное исследование А.С. Муратова 
[Муратов 2007]. 

Уйгурская тематика в историографии истории Ка-
захстана представлена многочисленными работами                           
Г.С. Баратовой. В 1988 г. ею была защищена диссерта-
ция по теме «Социально-экономическая история уйгуров 
Семиречья» [Баратова 1988]. 

Литература по истории корейского этноса в Казахста-
не многочисленна. Еще в советское время был защищен 
ряд диссертаций по истории социально-культурного раз-
вития корейцев Казахстана (В. Цой, Г. Ким).

Издаваемые многие годы «Известия корееведения в 
Ценральной Азии» - серьезное научное издание, демон-
стрирующее развитие корееведения в одном из регионов 
с самой многочисленной корейской группой. 

Работы Г.Н. Кима [История 2000], Р.К. Ана [Ким, Сим 
2000], В.Н. Хана [Хан, Черныш 2000], П.М. Черныша [Ан 



167

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

2004], Б.В. Ли [2008] и других авторов посвящены вопро-
сам истории корейцев Казахстана, развитию просвеще-
ния, традициям и обычаям корейского народа. 

Большой вклад в изучение истории корейцев Ка-
захстана внес доктор наук Г.В. Кан [Кан 1995]. Его перу 
принадлежат как общие очерки по истории корейского 
народа в Казахстане, так и учебные пособия, книги, пред-
назначенные для молодого поколения. 

В середине 2000-х годов вышли работы по истории 
и культуре дунган. Истории евреев Казахстана посвящен 
ряд работ И.Э. Гринберга и А. Машкевича [Машкевич 
2006].

В работах А.А. Гунашева [Гунашев 2003], И.И. Эрква-
ния [Эрквания 2008], Ф.М. Джураева [Джураев 2008] на-

шли отражение вопросы истории чеченцев, грузин и тад-
жиков, их появления на земле Казахстана, современном 
состоянии этнической культуры. 

Казахстан прошел долгий путь исторического раз-
вития и формирования современного полиэтничного 
общества, в котором создан и успешно функционирует 
механизм реализации государственной политики, межэт-
нического и межконфессионального диалога.За период 
независимости и государственного суверенитета нарабо-
тан уникальный опыт сохранения мира, межконфессио-
нального согласия, межэтнического диалога.

Научный руководитель:
к.и.н., доцент Раздыков С.З.

Литература
Алексеенко Н.В. Население дореволюционного Казахстана 

(численность, размещение, состав, 1870-1914 гг.). – Алма-Ата: 
Дәуір, 1981. С. 156;

Алдажуманов К.С. Расселение депортированных немцев 
в Казахстане в 1941–1945 гг. // История немцев Центральной 
Азии, 1998. С.113-119. – №3;

Алдажуманов К.С., Алдажуманов Е.К. Депортация наро-
дов – преступление тоталитарного режима. – Алматы: Ғылым, 
1997. С. 74; 

Алексеенко А.Н. Население Казахстана. 1920-1990. – Ал-
маты: Дәуір, 1993. С.201;

Алексеенко Н.В., Алексеенко А.Н. Население Казахста-
на за 100 лет (1897-1997 гг.). – Усть-Каменогорск: Даму, 1999.                  
С. 92; 

Ан Р.К. Социально-экономическое развитие корейцев в 
Семиречье (1937-2003 гг. Исторический аспект).Автореф. на 
соиск. уч. степ. канд. ист. наук. – Алматы: Ғылым, 2004. С. 57;

Андреев И.Г. Описание Средней Орды киргиз-кайсаков. – 
Алматы: Дәуір, 1998. С. 96; 

Асылбеков М.Х. Об изменениях в национальном и соци-
альном составе населения Казахстана (1897-1989 гг.) // Вест-
ник АН КазССР. – № 3 – 1991. С. 89; 

Асылбеков М.Х. Формирование и развитие кадров желез-
нодорожников Казахстана. – Алма-Ата: Наука, 1973. С.156;

Асылбеков М.Х., Козина В.В. Демографические процессы 
современного Казахстана. – Алматы: Ғылым, 1995. С.201;

Асылбеков М.Х., Нурмухамедов С.Б., Пан Н.Г. Рост инду-
стриальных кадров рабочего класса в Казахстане (1946-1965 
гг.). – Алма-Ата: Дәуір, 1976. С. 38;

Аяганов Б. Тенденции и динамика изменений националь-
ного состава Казахстана// Евразийское сообщество: экономи-
ка, политика, безопасность. – Алматы- № 9-10 – 1995. С. 155;

Баратова Г.С. Социально-экономическая история уйгуров 
Семиречья на рубеже XIX-XX вв. Автореферат на соиск. уч. 
степ. к.и.н. – Алма-Ата: Наука, 1988. С. 77;

Баратова Г.С. Социально-экономическая история уйгуров 
Семиречья на рубеже 19-20 вв. Автореферат дис. на соиск. уч. 
степ. канд.ист.наук. - Алма-Ата: Наука, 1988. С.177.

Бекмаханова Н.Е. Формирование многонационального на-
селения Казахстана и Северной Киргизии. Последняя четверть 
XVIII – 60-е годы XIX века. – М: Наука, 1980. С. 101.

Букейханов А.Н. Исторические судьбы Киргизского края и 
культурные его успехи // Избранное. – Алматы: Ғылым, 1995. 
С. 51.

Бургард Л.А. Немцы в Восточном Казахстане в 1941—1956 
гг.: депортация и жизнь в условиях режима спецпоселения. 
Усть-Каменогорск: Наука, 1997. С. 123.

Вдовина Н. Русский язык в Казахстане. – 16 сентября 2008 
г.// Информационно-аналитический портал Евразийский дом. 
URL: http://www.eurasianhome.org. – (Просмотрено 16.09.2008).

Вельяминов-Зернов В.В. Исторические сведения о киргиз-
кайсаках и сношениях России со Среднею Азиею со времени 
кончины Абул-Хайр хана (1748-1765 гг.). Т. 1-2. – СПб, 1855.                
С. 77.

Венюков М.И. Таблица племенного населения Кульджин-
ского округа // Известия РГО. – 1872. – Т. 8. - № 1. – С. 26-28.

Верещагин П. Переселенческая политика царизма в Сыр-
Дарьинской области Туркестанского края. – М: Наука, 1950. – 
88 с.

Вибе П.П. Переселение немцев-колонистов в Степной край 
в конце XIX – начале XX вв. (На примере Акмолинской и Се-
мипалатинской областей). – Алматы: Ғылым, 1998. – С.19-31.

Витевский В.Н. И.И. Неплюев и Оренбургский край в преж-
нем его составе до 1758 г.: Ист. моногр. В.Н.Витевского. Вып. 
1-5 . – Казань: Типо-лит. В.М. Ключникова, 1889-1897 – С.88.

Волков А.В. «Поляки Казахстана» – Алматы: Дәуір, 2007. 
– 97 с.

Вопросы истории и культуры уйгуров. – Алма-Ата: Наука, 
1987. – 112 с.

Галиев А.Б. К истории миграции населения Казахстана // 
Вестник Академии наук Каз ССР. – 1979. - № 5. – С. 54-56.

Галузо П.Г. Уйгурское и дунганское крестьянство в дорево-
люционном Казахстане // Труды Института истории, археоло-
гии и этнографии АН КазССР. Т. 11. – Алма-Ата: Ғылым, 1961. 
–  С. 75 – 125.

Гейнс А.К. Собрание литературных трудов. – Т. 1-3. – СПб.: 
Типо-лит. В.М. Ключникова,1899. – 88 с.

Гунашев А.А. Чеченцы в Казахстане. – Алматы: Дәуір, 2003. 
– 95 с.

Голиков Н.Ф., Двоскин Б.Я., Спектор М.Д.  Проблемы рассе-
ления населения Казахстана. – Алма-Ата: Наука, 1989. – 95 с.

Джураев, Ф.М.; Қазақстан тәжіктері (пер. с рус. на каз. Т.С. 
Каймулдинов). – Алматы: Жеті жарғы, 2008. – 35 с.

Евреи и мир. В 2-х кн. / Машкевич, А. – Алматы: Дом Печати 
Эдельвейс, 2006. – 130 с.

Ерофеева И.В. Типы миграций немцев в Казахстан в до-
революционный период // Миграционные процессы среди 



168

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

российских немцев: исторический аспект. Материалы между-
народной научной конференции (Анапа, 26-30.09.1997г.). М.: 
Готика, 1998. С.159-173.

Захарова И.В. Уйгуры // Народы Средней Азии и Казахста-
на. Т. 2. – М: Наука, 1963. – С. 488–536.

Иванов В.А. Традиционные конфессии немцев в Казахста-
не: история и современность // Роль религиозных конфессий 
– Алматы: Дом Печати Эдельвейс, 2002. – 203 с.

Инициативы, направленные в мир. Коллективная моногра-
фия / МОН РК, Комитет науки, Институт востоковедения им. 
Р.Б. Сулейменова. – Алматы: Казак энциклопедиясы, 2011. – С. 
138-161.

История переписей населения и этнодемографические 
процессы в Казахстане/ Под ред. Ж.А. Кулекеева; Сост.: А.Б. 
Гали, А.Б. Калышев, К.С. Каражанов. – Алматы: Агентство РК 
по статистике, 1998. – 64 с.

История просвещения корейцев России и Казахстана. Вто-
рая половина XIX в. – Алматы: Жеті жарғы, 2000. – 77 с.

Кан Г.В. История корейцев Казахстана.-Алматы : Ғылым, 
1995. – 91 с.

Кабиров М.Н. Переселение илийских уйгур в Семиречье. – 
Алма-Ата: Жеті жарғы, 1951. 189 с.

Каражанов К.С. Освоение целинных и залежных земель Ка-
захстана: достижения и просчеты // Некоторые вопросы исто-
рии Казахстана. Сборник статей. – Алматы: Ғылым, 1994. – 96 
с.

Касымбаев Ж.К. О демографии городского населения При-
иртышья во второй половине XIX века // Вестник АН Каз ССР. 
– № 12 – 1975. – 45 с.

Катанаев Г.Е. Киргизский вопрос в Сибирском казачьем 
войске: исслед. ген.-м. Г.Е. Катанаева. – Омск: Тип. окр. Штаба, 
1904. – 85 с.

Ким Г. Н., Сим Енг Соб. - Алматы: Қазақ университеті, 2000. 
– 125 с.

Кирилов И.К. Цветущее состояние Всероссийского госу-
дарства / Предисл. Л.А. Гольденберга и др. – М.: Наука, 1977. 
– 101 с.

Козыбаев М.К., Алдажуманов К.С. Тоталитарный социа-
лизм: реальность и последствия. – Алматы: Жеті Жарғы, 1997. 
– 29 с.

Коншин Н.Я. К истории переписи в Семипалатинской обла-
сти // Семипалатинские областные ведомости. – № 25 – 1898. 
– 79 с.

Корейцы Костанайской области / Хан, В.Н., Черныш, П.М. - 
Костанай: [Б. и.], 2000. – 98 с.

Красовский Н.И. Область Сибирских киргизов. Материалы 
для географии и статистики России, собранные офицерами Ге-
нерального штаба, Т. 16. – Ч. 1-3.– СПб., 1868. – 94 с.

Кригер В. Э. Социально – экономическое развитие немец-
кой переселенческой деревни Казахстана (дореволюцион-
ный период): автореф. дисс.…канд. ист. наук. Алма-Ата: Нау-
ка,1991– 10 с.

Кронгардт Г.К. Переселенческое движение и демографиче-
ские изменения в Южном Казахстане во второй половине XIX 
– начале XX вв. // Проблемы исторической демографии СССР. 
– Томск: Наука, 1980. – 15 с.;

Лапин Н.С. Языковая идентификация русского населения 
Казахстана // Актуальные вопросы общественных наук: соци-
ология, политология, философия, история: сб. ст. по матер. 
XV междунар. науч.-практ. конф. № 15. – Новосибирск: СибАК, 
2012. – 75 с.

Левшин А.И. Описание киргиз-казачьих, или киргиз-кайсац-
ких орд и степей. Ч. 1-3. – СПб.: Тип. Э. Веймара и Ф. Персона, 
1832. – 89 с.

Ли Б.В. Познай богатство корейских традиций: [Историко–
познавательное издание] – Алматы: Дәуір, 2008. –  46 с.

Макшеев А.И. Путешествия по киргизским степям и Туркес-
танскому краю. – СПб.: Воен. типогр., 1896. – 100 с.

Материалы по истории Казахской ССР (1785–1828 гг.). – 
Т.4. – М.-Л.: Наука, 1948. – 88 с.

Материалы по истории политического строя Казахстана: 
(Со времени присоединения Казахстана к России до Великой 
Октябрьской соц. революции): Сборник / Акад. наук КазССР; 
Сост. канд. юрид. наук М.Г. Масевич. - Алма-Ата: Изд-во Акад. 
наук КазССР, 1960. - 1 т.; 23 см. – Т. 1. – 1960. – 441 с. 

Мейер Л.Л. Киргизская степь Оренбургского ведомства. – 
СПб.: Тип. Э. Веймара и Ф. Персона, 1865. – (Материалы для 
географии и статистики России, собранные офицерами Гене-
рального штаба, Т. 10). С. 131.

Муратов А.С. Узбекская диаспора в Казахстане: особенно-
сти политического, социально-демографического и культурно-
го развития (конец ХІХ - начало ХХІ века). Автореферат дисс. 
на соиск. уч. степ. канд. ист. наук. – Алматы: Ғылым, 2007.-97 с.

Мырзахметова А.Ж. История образования и деятельности 
органов Переселенческого управления в Казахстане в конце 
XIX– начале XX вв. Автореферат дис. на соискание уч. степ. 
к.и.н. – Караганда, 2007. – 151 с.

Нусупбеков А.Н. Формирование и развитие советского ра-
бочего класса в Казахстане (1917-1940 гг.). – Алма-Ата: Наука, 
1966. – 95 с.

Нұрсеитова А.Н. Қазақстан этностары: библиографиялық 
көрсеткіш. - Алматы: [Б. ж.], 2005. С. 57.

Первая всеобщая перепись населения Российской импе-
рии 1897 г. / Под ред. Н.А. Тройницкого. Наличное население 
обоего пола по уездам, с указанием числа лиц преобладающих 
родных языков. – СПб., 1905. Вып. 7. 85 с.

Раздыков С.З. Русские Казахстана – Алматы: Дәуір, 2016. 
– 71 с.

Рычков П.И. История Оренбургская (1730-1750). – Орен-
бург: Оренб. губерн. стат. комитет, 1896. – 76 с.

Сакенова К.А. Характерные особенности этнокультурного 
облика сельских немцев Казахстана в местах дисперсного рас-
селения (на материалах этносоциологического обследования 
Алматинской области) // История немцев Центральной Азии. 
Материалы международной научно-практической конферен-
ции. Алматы, 9-10 октября 1997 г./ Ред. Ерофеева И., Романов 
Ю. – Алматы, 1998. – С. 171-187.

Сапаргалиев Г.С., Дьяков В.А. Общественно-политическая 
деятельность ссыльных поляков в дореволюционном Казахс-
тане – Алма-Ата: Дәуір, 1985. – 115 с.

Сдыков М.Н. Население Западного Казахстана (1897-1989 
гг.). – Алматы: Ғылым, 1995. –  74 с.

Такижбаева Н.З. Динамика численности сельского населе-
ния Казахстана (1946–1992 гг.) // Поиск. – № 3. – 1996. – С.5.

Турсунбаев А. Из истории крестьян-переселенцев в Казах-
стане. – Алма-Ата: Ғылым, 1950. – 154 с.

Хорошхин М.П. Казачьи войска: опыт военно-статистиче-
ского описания. – СПб.: Типография А.С. Суворина, 1881. – 67 
с., 2 л. карт.

Эрквания И.И. Грузины в Актау: [книга-альбом] – Тбилиси: 
Центр Грузино-Казах. культурно-экон. связи, 2008. – 103 с., ил., 
карт.



169

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Санжар Жағыпарұлы Асфендияров – мемлекет 
қайратекері, ғалым, педагог. Ол 1889 жылы Ташкент 
қаласында дүниеге келген. Әкесі Жағыпар – сұлтан, 
Ресей армиясының генерал-майоры шенін алған. Сан-
жар 1907 жылы Ташкенттегі реалдық училищені, 1912 
жылы Петербург әскери мед. акедемиясын бітірген. 
1910 жылы Сералы Лапиннің қызы Рабиғаға үйленеді 
[Алаш 2009:61].

Санжар Жағыпарұлы 1928 жылдан бастап 
Қазақстанда еңбек етті. Ол Абай атындағы педа
гогикалық институт болып қайта құрылған Қазақ мем-
лекеттік университетінің алғашқы ректоры, Қазақ АК-
СР-і Денсаулық сақтау халкомы, Алматы медициналық 
институтының ұйымдастырушысы және тұңғыш рек-
торы болды. Осы институтта жалпы химия, биология, 
физика пәндерімен бірге анатомия, қалыпты физиоло-
гия, ішкі аурулар, гистология, микробиология, фарма-
кология, биологиялық химия, гигиена бөлімдерін және 
хирургиялық кафедралар ашты. Санжар Жағыпарұлы 
жұқпалы ауралармен ауралар мен індеттердің ал-
дын алу шараларын көптеп жүргізді. Сонымен қатар, 
халыққа ақысыз дәрігерлік көмек көрсету жұмыстарын 
белсене жүзеге асырды. Халық арасында жиі кезде-
сетін туберкулёз, шешек, оба, сүзек, тері аурулары-
на қарсы медициналық көмек көрсету шараларын 
ұйымдастырды [Алаш 2009: 61-62]. Ол әскери дәрігер 
бола тұра қазақ азаматтары арасынан тұңғыш тарих 
ғылымының профессоры дәрежесіне жетті. 

С. Асфендияровтың қоғамдық-ғылыми көзқараста
рының қалыптасу екі дәуірдің тоғысында орын алды. 
Оның Қазақстандағы білім мен ғылым саласының да-

КУАНДИХОВА С.А.

Куандихова Сабина Аскарқызы
М.Өтемісов атындағы Батыс Қазақстан университеті, 

Орал қ., Қазақстан;
kuandikhova@mail.ru

САНЖАР АСФЕНДИЯРОВТЫҢ ҒЫЛЫМИ ЕҢБЕКТЕРІ

муына қосқан үлесі зор. Қазіргі кезде Санжар Асфенди-
яров қатаң респрессиялық және тиым салу шаралары-
на қарамастан, көрнекті тарихшы, ғалым және мемле-
кет қайраткері ретінде мойындалады. С. Асфендияров 
Қазақстан тарихының күрделі мәселелерін зерттеді. 

Ғалымның шығармашылығы тарих саласымен 
тығыз байланысты болды. Мәскеуде қызмет атқарған 
кездің алғашқы күндерінен бастап-ақ Санжар Асфенди-
яров КСРО ОАК жанындағы Шығыстану институтымен 
тығыз байланыста болды. Осы уақыттарда ол  шетелдік 
шығыс өкілдерімен жиі кездеседі. Ол  ел алдында абы-
рой, беделге ие, өзін білікті, білімді маман ретінде таны-
та білді. 1925-ші жылы бүкілодақтық атқару комитетінің 
хатшысы болып, кейіннен комитет төралқасына мүше 
болды. Ғалым 1927 жылы КСРО ОАК Н.Н. Нариманов 
атындағы Шығыстану институтының директорлығы 
қызметіне тағайындалды. Сонымен қатар, оған Мәскеу 
мемлекеттік университетінің профессоры атағы берілді 
[Қазақстан тарихы 2018 :3].

Санжар Асфендияров Мәскеуде жүрген кезінде 
қазақ халқының шығу тарихын зерттеумен кеңінен ай-
налысады. Ғалымның «Исламның шығу себептері», 
«Шығыстағы ұлттық-революциялық қозғалыстар тари-
хы», «Материалдар мен деректердегі Қазақстанның 
өткені» деген жинақ, кітаптары жарық көрген болатын. 

Қазақстан тарихы бойынша алғашқы жалпы-
лама жұмыстарды жасаушы Асфендияров та-
рих ғылымының көптеген бағыттарында жаңадан 
бастаушы және жаңалық ашушы болды. Оның 
шығармашылық мұрасында Қытай, Үндістан, Орталық 
және Орта Азия және басқа да бірқатар шет елдердің 

Аннотация. Мақалада мың жылда бір туар ұл, елінің дамуына өзіндік үлес қосқан, медицинасын көркейткен, 
қоғамдық ғылымның дамуына ат салысқан ұлт азаматы Санжар Асфендияровтың шығармашылығы жайында 
баяндалады. Санжар Асфендияровтың еңбектерінен негізінен кеңестік идеологияның нышандары айқын көрініс 
береді. Сондықтан ғылыми зерттеулерінде субъективті факторлар мен партиялық принциптерді көреміз. Сан-
жар Асфендияровтың шығармашылықпен кеңінен айналысуына 1921-1922 және 1925-1928 жылдары Мәскеуде 
қызмет етуі септігін тигізді. 1927 жылы Санжар ғылыми жұмысқа бет бұрып, РКФСР Орталық атқару комитеті 
жанындағы Н.Н.Нариманов атындағы Шығыстану институтының директоры болып тағайындалды. Көп ұзамай ол 
Москва мемлекеттік университетінің Шығыс тарихы бойынша профессор атағын алды. 

Түйін сөздер: Санжар Асфендияров, Қазақстан тарихы, Шығыс тарихы, ғалым, шығармашылық, туынды, 
шығарма.

© Куандихова С.А.



170

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

мәдениетінің, халықтық білімі мен ғылымының 
өткені мен бүгінін ашатын терең және ерекше ой-
лар, бақылаулар мен бағалаулар бар. Зерттеушінің 
ғылыми тұжырымдамалары, тұжырымдары мен 
бағалары бай шығу тегіне ие. Ол Орта ғасырлар мен 
жаңа заман жазба ескерткіштерін, мұрағат материал-
дарын, саяхатшылардың жазбалары мен естеліктерін, 
мерзімді баспасөз деректерін кеңінен пайдаланды. 
Оның редакциясымен дереккөздер мен материалдар 
жинағының екі томы жарияланғаны, олардың уақыт 
белдеулері б.з.б. ІІІ ғасырдан б.з. XVIII ғасырына дейін 
қамтылғаны, атап айтқанда, біздің еліміздің де, одан 
тыс жерлердегі халықтардың мәдени даму тарихы 
бойынша Асфендияровтың жан-жақты инфармациялық 
қамтамасыз етілуінің айғағы [Колоколова 1990: 27-28].

Рухани мәдениеттің диалектикасын және оның 
тарихын терең материалистік түсінуді Асфендияров 
өзінің «Исламның өршу себептерінде» айқын көрсетті. 
Бұл еңбекте Кеңестік және шетелдік дінтанушылар                                                                        
А. Миллердің, Каэтанидің, Х. Нигматтың,                                                                                                             
М. Рейснердің, К. Добролюбскийдің және Гурко-
Кряжиннің және басқалардың тұжырымдамалық 
ережелерін сыни тұрғыдан талдай отырып, қазақ 
ғалымы ислам пайда болған Араб түбегінің аймағын 
V ғасырдағы мәдени-идеологиялық өмірдегі үлкен 
құбылысты анықтауға талпыныс жасады, жаңа діннің 
пайда болуының объективті алғышарттарын, құранды 
жасаушы Мұхаммед шыққан Орталық Арабия мұрасы 
өмірінің мәдени және идеологиялық аспектілерін 
сипаттады. Сонымен, Исламның пайда болуына 
әкелген факторлардың қатарында Асфендияров 
араб поэзиясының жоғары даму деңгейін, араб тілінің 
байлығы мен мәнерлілігін атап өтеді. Сонымен бірге, 
ол араб поэзиясының гүлденуі ерекше, сирек кезде-
сетін құбылыс ретінде көрінбеуі керек екенін еске 
салады. Оның пікірінше, мұндай қасиеттер барлық 
көшпенділердің рухани өміріне тән.

Қазақстан тарихын әзірлеу барысында Асфенди-
яров мәдениет пен ғылым проблемаларын барынша 
толық және жемісті қозғады. Оның «Қазақстан тарихы», 
«Қазақстандағы 1916 жылғы ұлт-азаттық көтеріліс», 
«Қазақ тарихының очерктері» атты еңбектерінде 
қазақ қоғамының мәдениет және ғылым тарихының 
революцияға дейінгі кезеңіне арналған арнайы 
бөлімдер бар. Онда біз мектептердің саны, мұсылман, 
кеңестік және жаңа үлгідегі оқу орындарындағы оқу-
тәрбие процесі туралы, алғашқы Қазақ газеттері мен 
журналдарының, ең алдымен «Айқап» журналы мен 
«Қазақ» газетінің пайда болуы мен қызметі туралы 
мәліметтерді табамыз. Асфендияров бұл алғашқы 

қазақ басылымдарын мәдени өмірдегі ірі құбылыс 
ретінде де, Қазақстан тарихының қайнар көзі ретінде 
де қарастырған. «Егер журналдың мазмұнына жүгінетін 
болсақ, - деп жазды ол, - онда ол жас Қазақ ұлттық 
буржуазиясы мен буржуазиялық интнлигенцияның 
ұлттық қозғалысының сипатын айқын ашып көрсетеді. 
«Айқап» негізінен жер, ағарту, қазақ тілі, тарих, әдебиет 
мәселелерімен айналысты»[Колоколова 1990: 31-32].

Ғалым ұлттық қатынастарды да зерттеді. Санжар 
Асфедияровтың «Новый Восток» журналында «Про-
блема нации и новове учение о языке» атты көлемді 
мақаласы жарық көрді. Онда ғалым ұлттар туралы 
сол уақытта жарық көрген шетел еңбектерін сыни 
тұрғыдан талдаған. Ғалым ғылыми-көпшілік сипаттағы 
еңбектерді, жарық көрген кітаптарды жиі сынаған. 
Шығыс елдерінің ұлт-азаттық қозғалыстары мен 
күрестің тарихи маңызын ашып көрсеткен. Исламтану 
және Түркі әлемі туралы жазған кеңестік ғалымдардың 
еңбектерін бағалап отырған [Жүрсінбаев, Жүнісбаев, 
Қоңыратбаев 2011: 141].

С. Асфендияровтың «Қазақстан тарихы» атты еңбегі 
отанымыздың тарихына қатысты ең құнды еңбектердің 
қатарына жатады. Бұл еңбектің бірінші томы б.д.д.                                                                                                             
ІІІ ғасырдан 1917 жылға дейінгі кезеңді қамтиды. 
Кітаптың кіріспесінде автор кеңестік Қазақстан тари-
хны арналатын екінші томды жызып шығару жоспар-
да бар екендігі туралы хабарлайды. Алайда, үнемі 
қоғамдық және мемлекеттік жұмыстан босамауы және 
кейіннен репрессия құрбаны болып, мезгілсіз өмірден 
кетуі ғалымға үлкен тосқауыл болып, алға қойға 
мақсаттарынның орындалуына кедергі болды. Сол 
кезде профессор С.Асфендияров қазақ тілінде мек-
тептерге арналған «Қазақстан тарихының очерктері» 
оқулықты шығарды. 1934 жылы қазақтың тұңғыш та-
рихшы-профессоры Санжар Жағыпарұлы бірінші бо-
лып жалпы білім беретін мектептер үшін «Қазақстан 
тарихы» бағдарламасын шығарды. Ғалымның 
көптеген тарихи еңбектеріндегі, әсіресе Қазақстан та-
рихы бойынша қорытындылаушы еңбегіндегі басты 
мәселесі – қазақтың этногенезі болатын. Бүгінгі таңда 
С.Асфендияров қағидаларының біразын қазақтың 
шығу тегі, қазақ жүздері мен қазақ халқының пайда бо-
луы туралы дұрыс тұжырымдарын тарих ғылымының 
даму барысында тарихшы қауым пайдаланып келеді. 

«Қазақ халқының қалыптасуы – ұзақ процесс, 
оның басталуы алғашқы мемлекеттік бірлестіктердің 
құрылуымен тұспа-тұс келеді»-деген тұжырымының 
дұрыстығын бүгінгі көне Қазақстан туралы 
археологиялық біліміміздің молаюына байланысты 



171

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

этногенездің бастапқы дәуірінің кәдімгідей айқындала 
түсуі дәлелдей түседі. 

«Қазақ халқының түпкілікті әрі жан-жақты нығаюы 
қазақ ұлтының қалыптасуымен байланысты»-деген 
қағидалары бүгінгі күні өзінің дұрыстығын дәлелдеп 
отыр. Профессор Санжар Асфендияров өз заманын-
да теориялық-әдістемелік дүниетанымы кең, ғылыми 
көзқарастары мен тұжырымдамалары толысқан 

Әдебиет
Алаш. Алашорда. Энциклопедия/ құраст.: Ғ.Әнес, 

С.Смағұлова – .Алматы: «Арыс» баспасы, 2009. –                    
544 б.

Қазақстан тарихы: әдістемелік журнал./ Респуб
ликалық ғылыми- әдістемелік және педагогикалық 
басылым//  бас редактор Т. Әзімханова. – № 3(183) – 
2018. 

Колоколова Л.С. Санжар Джафарович Асфендия-
ров/ Сборник научных статей. – Алма-Ата Типография 
КАЗНИИТИ, 1990. – 78 с.

ғалым болатын. Ол-ағылшын, француз, неміс және 
бірнеше шығыс тілдерін еркін меңгеріп, әлем тарихы 
мәселелерін терең біліп, біліктілігімен өз тұстарын 
таңғалдырған ғұлама. Мысалы оның ислам тарихы, 
көшпелі халықтар мәселелеріне байланысты еңбектері 
мен айтқан ой-пікірлері жоғары ғылыми дәрежеде 
болған [Қазақстан тарихы 2011:13-24].

Жүрсінбаев Б.А., Жүнісбаев А.Ә., Қоңыратбаев 
О.М. Мені таңғалдырған тұлғалар: Ахмет Байтұрсынов 
(1872-1938 жж.), Санжар Асфендиаров (1889-1938 
жж.), Тұрар Рысқұлов (1894-1938 жж.). – Алматы: Нұр-
Принт75, 2011. – 328 б. 

Қазақстан тарихы: әдістемелік журнал./ Респуб
ликалық ғылыми- әдістемелік және педагогикалық ба-
сылым//  бас редактор Әзімханова Т. – № 4(103) – 2011. 



172

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Қазақстан Республикасының ішкі және сыртқы көші-
қон саясатын  жемісті жүргізу үшін өткен кезеңдегі 
тарихындағы бұл үдерістің қыры мен сырын анықтап 
алуының орны ерекше. 

Қазақстан Республикасы Тәуелсіздік алған күннен 
бастап Елбасының тікелей қолға алуымен сырт жер-
лердегі қандастарымызды атажұртқа көшіріп әкелуге 
айрықша көңіл бөліп, көптеген игі істерді жүзеге асыр-
ды. Сондықтан да Қазақстан халқының саның көбейтіп, 
демографиялық жағдайымызды жақсарту бірінші ке-
зекте қолға алынуда. 

Мақалада кеңестік дәуірдегі қазақ халқының көші-
қон үдерісінің тарихилық аспектісі тақырыбының 
зерттелу деңгейін белгілеп, жиналған тәжірибені 
қорытындылап, ашылмаған тұстарын анықтау үшін, 
тақырыпқа қатысты зерттеулерді төрт  топқа бөліп 
талдадық.

Бірінші топқа, кеңес дәуіріндегі ғалымдардың зерттеу 
еңбектерін жатқызамыз. Кеңес үкіметі кезінде көші-қон 
үрдісінің мәселесіне қатысты жарық көрген алғашқы 
ғылыми жұмыстардың арасынан Т. Рысқұловтың 1927 
жылы шыққан «Қазақстан» [Рысқұлов 1927: 97] атты 
еңбегі мен М.О. Әуезовтың 1920 жылы жарық көрген 
«Қазақстандағы ұлттар» [Әуезов 1930: 65] мақаласын 
атап өтуге болады. Бұл еңбектердің басты зерттеу ны-
саны халықтың әлеуметтік-демографиялық жағдайы, 
оның өсуі мен даму қарқының жан-жақты талдап, 
көрсеткен. Ғалымдардың зерттеу жұмыстарында қоныс 
аудару саясатының себептері, мақсаттары, барысы, 
салдарлары талданып, патша өкіметінің қоныс ауда-
ру саясатының отаршылдық сипаты көрсетілді. Осы 

БОЛАТЖАНОВА М.С.

Болатжанова Маржан Сейілжанқызы 
«Аlikhan Bokeikhan University» білім беру мекемесі,

Семей қ, Қазақстан;
marzhan2003mm@icoud.com

ХХ ҒАСЫРДЫҢ БАСЫНДАҒЫ ҚАЗАҚТАРДЫҢ 
КӨШІ-ҚОН ТАРИХЫНЫҢ ТАРИХНАМАСЫ

зерттеулерде Қазақстан халқының сан жағынан өсіп, 
құрамы бойынша (ұлттық, жас-жыныстық, әлеуметтік, 
білім деңгейі) өзгерістері ХІХ ғасырдың екінші жар-
тысы мен ХХ ғасырдың аралығында орын алған 
көші-қон үдерістерінің әсерінен екені айқындалды. 
Бірақ осы еңбектерде нақ кеңес билігі қарсаңындағы 
демографиялық ахуал жете анықталып, зерттелмеген.

Қазақстандық ұлттардың демографиялық 
жағдайын, ұлттық құрамын, көші-қондық үрдістерін, 
кеңес өкіметінің қоныс аудару саясатымен тығыз 
байланыстырған Н.Ф. Базанованың «Формирова-
ние и развитие структуры населения Казахской 
ССР» [Базанова 1981: 112] атты еңбегінде жан-жақты 
зерттеп, сараптаудан өткізген. Бұл еңбекте Қазақстан 
облыстарындағы ұлттық құрамын және көші-қондық 
үдерістің кеңестік дәуірдегі ерекшеліктерін және оның 
әлеуметтік–демографиялық дамуындағы ықпалын, 
көші-қонның себептерін қарастырады. Бұл еңбекпен 
таныса отырып, Кеңес үкіметі кезіндегі қазақ халқының 
қоныс аудару жайында статистикалық мәліметтер 
аз болғандықтан, көші–қонның себеп–салдары жан–
жақты талдап, анықтауды және өзіндік зерттеуді қажет 
ететіндігін атап өтуге болады.

Көші-қонның теориялық, методологиялық-әдісте
мелік негізін талдап, оның түрлерін, жүйелілігін, 
нақтылығын зерттеп, жалпы көші-қон үрдісінің се-
беп–салдарын, сипатын ашып, жан–жақты талдаған 
зерттеушілердің еңбектеріне тоқталсақ, Т.И. Зас
лавскаяның «Методологические проблемы изучения 
мигарции сельского населения» [Заславская 1985: 
131], В.И. Переведенцевтің «Методы изучения мигра-

Аннотация. Қазақстан Республикасындағы көшi–қон үрдiсi мемлекеттiң қауiпсiздiгiне, қоғамдық келiсiмге, елдегi 
экономикалық және демографиялық жағдайға тiкелей әсер ететiндiктен, Тәуелсiздiктiң алғашқы жылдарынан бастап 
көшi–қон үрдісі бойынша Қазақстанның iшкi және сыртқы саясатының құрамдас бөлiгi ретiнде жүзеге асырудың мем-
лекеттiк басым бағыттарын белгiлеу қажеттiгi алға қойылды.

Мақалада қазақ халқының демографиялық және көші-қон үрдісінің себептері мен нәтижелері жайында зерттеулер 
жүргізілген бірқатар отандық және шетелдік ғылыми монографиялардағы, еңбектердегі көші-қон процестірінің зерттеу 
жолында шыққан ғылыми әдебиеттер мен еңбектердің жетістіктері мен ерекшеліктері қарастырылды.

Түйін сөздер: көші-қон үрдісі, тарихнама, ғылыми еңбектер.

© Болатжанова М.С.



173

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ции населения» [Переведенцев 1975: 231], Б.С. Хорев 
пен В.Н. Чапектың «Проблемы изучения мигарции на-
селения» [Хорев 1978: 258] атты еңбектерінде көші-
қон үрдісі қарастырылғанымен өзіндік зерттеуді қажет 
ететін мәселелер бар. Аталған зерттеулерде көші-
қонның қалыптасу және даму кезеңдерін, оны зерттеу-
дегі әдіс-тәсілдерді негізгі аспектілерімен таныстырып, 
нақты міндетті шешудің, негізгі мақсатқа жетудің жолын 
методологиялық негізде талданған, нақты деректер не-
гізінде қарастырады. Осы зерттеулерді қарастыра оты-
рып, жалпы көші-қон тарихының негізгі оқиғалары, фак-
тілері мен құбылыстарын зерттеп, теориялық жинақтау 
мен анықтамаларды қалыптастыруға көмектеседі. 
Бірақ, қарастырылған осы еңбектерде көші-қон үрдісінің 
тарихына тоқталмай, тек қана көші-қон үрдісіне жалпы-
лама түрде түсінік бергенің көреміз.

Екінші топқа, Қазақстан Республикасы Тәуелсіздігін 
алғаннан кейінгі жылдардағы ғылыми зерттеулерді 
қарастырамыз. Себебі, Тәуелсіздікті алғаннан кейін 
қазақ халқының тарихын білу, Республика үшін басты 
мәселелердің бірі болды. Сонымен бірге елімізде-
гі ұлттардың тарихын баяндайтын көптеген ғылыми 
еңбектер мен тың материалдар жарық көрді. 

Еліміз өз тәуелсіздігін алғаннан кейін жарық көрген 
еңбектердің бірі, 1991 жылы шыққан М. Х. Асылбеков 
пен Ә. Б. Ғалиевтің «Социально – демографические 
процессы в Казахстане (1917–1980 гг)» [Асылбеков, 
Ғалиев 1991: 192–195] атты еңбектері жарық көрді. 
Бұл зерттеуде Қазақстандағы халықтардың құрамына 
жан-жақты талдау жасалып, тарихи демография-
ны зерттеудің методологиясы мен статистикалық 
деректерді синтездеп, демографиялық санағының 
қорытындыларына баға берген, бірақ көші-қон үрдісін 
жеке зерттеу обьектісі ретінде нақты зерттеулер 
көрсетілмегенің атап өтуге болады.

Кеңес үкіметінің орнауы мен орнығуы тұсындағы 
Қазақстандағы көші–қон үрдісі ХХ ғасырдың басындағы 
тарихи оқиғалармен тығыз байланыста жүрді. Қазақ 
халқының құрамын, көші-қонның үдерісін, шетелге 
ауған қазақтардың тарихын алғашқылардың бірі бо-
лып Т.О. Омарбеков зерттеді. Ол өзінің «1920–1930 
жылдардағы Қазақстан қасіреті» еңбегінде «шетелдер-
ге біржолата көшіп кеткен қазақтар жалпы алғанда 100 
мыңға жуық» [Омарбеков 1997: 243–245] деп көрсетеді. 
Ғалым шетелге көшіп кеткендердің санын асыра 
көрсетушілердің мәліметі ашаршылықтан өлгендердің 
санын кемітіп көрсетуге алып келетіндігін де атап 
өткен. Жоғарыда аталған зерттеушілер шетелдерге 
көшкен қазақтар саның көрсетуде әр түрлі мәліметтер 
келтірілсе, бұл көшушілердің негізінен шекаралық ау-
дандарды қамтығаның бірауыздан мойындады. Оның 

себептерін Т.О. Омарбеков былай түсіндіреді: «Бірінші-
ден, шекаралық аудандарда күштеп ұжымдастырудың 
қатал саясатың шекаралық аймаққа тән әскери аху-
ал, шекара әскерлерінің осы аудандарға ішкі істер-
ге араласуы ауырлата түсті; екіншіден, шекаралық 
аймақтардағы қазақтардың арғы бетте рулас, қандас 
туыстары орналасқан еді. Олар онда саяси-әлеуметтік 
ахуалдың қалыпты екендігін айтып, туыстарын шекара-
дан аман-сау өткізіп алуға мүдделі болуы; үшіншіден, 
1920 жылдары шекаралық аудандардан Синь–Цзянь-
мен еркін сауда өріс алғандықтан, қытайдағы едәуір 
тыныш өмірден шекара қазақтары жақсы хабардар 
еді; төртіншіден, шекарадағы тәртіпті, одан жасырып 
немесе ашық түрде қалай өтіп кетуге болатындығын 
тек шекара аймағындағы тұрғындар ғана білді; бесін-
шіден, шекарадан рұқсатсыз өту мемлекеттік қылмыс 
болып саналмағандықтан, шекара қазақтары мен 
ұйғырлары өте құпия даярлаған, бұл іске сенімді деген 
өздерінің ағайын-туыстарын және ауыл-аймақтарын 
ғана тартты. Сондықтан да мұндай нар тәуекелге 
басқа орталық аудандардан босап келген бірлі жа-
рым қазақтың қатыстырылуы да екі талай болды; ең 
соңында, алтыншыдан шекаралық аудандар төтенше 
тәртіп болғандықтан, бұл жерлерге басқалардың басып 
келуі бірден көзге түсті, олар тексеруге ұшырап, кейін 
қайтарылды немесе қажеті бар болса, қатал бақылауға 
алынды» [Омарбеков  1997: 243–245]. Еңбекте 
жүргізілген зерттеулерінің қолданған деректерін көріп 
отырып, оның ғылыми маңыздылығы зор екендігін 
байқаймыз.

Кеңес өкметінің әртүрлі кезеңдеріндегі сая-
си факторлардың әсерінен орын алған көші-қон 
үрдістерінің ауқымы мен ерекшеліктерін және себеп-
тері мен нәтижелерін обьективті түрде ашып талдаған, 
көші-қон үрдістерінің мәселесіне байланысты саяса-
тын тиімді түрде жүзеге асырудағы әдіс-тәсілдерінің 
бағыттарын айқындап, нәтижесін көрсеткен Е.М. Ак-
шалов пен М.Б. Тәтімовтың «Формирование само-
стоятельной демографической и миграционной поли-
тики Республики Казахстан» атты монографиясы боп 
табылады [Акшалов, Тәтімов 1987: 78]. Бұл еңбекте 
Қазақстанның ұлттық құрамын зерттеудегі көші-қон 
саясатының мәселесін саралауға көп септгігін тигізді.

Алғаш республикамызда еліміздің бұрынғы 
тұрғындарының тарихына, орналасуына, көші-қон 
мәселесіне ерекше көңіл бөліп,  тарихын зерттеген 
Г.М. Мендіқұлованың «Казахская диаспора: исто-
рия и современность» атты монографиясын ерекше 
атауға болады [Мендіқұлова 1997: 262]. Зерттеуде 
қазақ халқының Қытайда, Үндістанда, Пәкістанда және 
басқа мемлекеттерде тұрақтануы мен қазақ жері-



174

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

нен көрші елдерге не себепті қоныс аударып кеткен-
дігі туралы және  шетелдердегі қазақ азаматтардың 
қазіргі тұрмыс жағдайын  жан-жақты талдап, олардың 
шарушылық-экономикалық, саяси жағдайларын 
кеңінен қарастырған. Еңбектегі қазақ халқының көші-
қон үрдісін жан-жақты талдап, нақты деректермен 
айқындаудың маңызы зор.

Тарих ғылымының докторлары Г.М. Мендіқұлова 
мен Б.Ж  Атантаеваның «История миграций между 
Казахстаном и Китаем в 1860–1960 гг.» [Мендікқұлова, 
Атантаева 2008] ғылыми зерттеу жұмысының маңызы 
зор. Осы зерттеудің бірінші бөлімінде, Халықаралық 
көші-қон үрдісінің себеп-салдарын, оның түрлеріне, 
кезеңдеріне бөліп, маңыздылығын ашып көрсеткен,  
кейбір теориялық-методологиялық негіздерін зерттеп, 
айқындаған. Сонымен бірге, әр кезеңдегі зерттеушілер-
ді бірнеше топқа бөліп, олардың еңбектерін  жан-жақты 
қарастырып, салыстырмалы түрде талдау жасалып, не-
гізгісі анықталған. Еңбегінің екінші бөлімінде, зерттеудің 
хронологиялық щеңбері 1860 – 1917 жылдар аралығын 
қамтиды. Онда Қазақстан мен Қытай арасындағы көші-
қон үрдісінің қалыптасуын, екі ел арасындағы көші–қон 
үрдісіннің себеп–салдарын және де ондағы саясатын, 
әлеуметтік-экономикалық жағдайын қарастырады. Ал, 
үшінші бөлімі 1920 – 1960 жылдардағы Қазақстан мен 
Қытай арасындағы  көші-қонды зерттеп қарастырылған. 
Осы бөлімінде XX ғасырдың басындағы Қазақстан – 
Қытай мемлекет аралық көші-қон мәселесі зерттеледі. 
Еңбекте Қазақстан және Қытай арасындағы көші-қон 
үрдісінің көлемі және сипаттамасына қатысты мем-
лекеттік көші–қон саясатының өзгергендігі, көшіп–
қонушылардың жаңа ортаға бейімделуі туралы сөз 
болады. Әр түрлі кезеңдерде екі мемлекеттің саяси 
жүйесіне, көші-қонның әртүрлі жолдарының дамуына 
әсер еткендігіне көз жеткіземіз. 

Тәуелсіздік жылдарында дүниеге келген тарихи 
туындылар біріктірілді. М.Қ. Қозыбаевтың, Ж.Б. Әбіл
хожиннің, Қ.С. Алдажұмановтың «Коллективизация 
в Казахстане: трагедия крестьянства» [Қозыбаев, 
Әбілхожин, Алдажұманов 1992: 35] атты еңбектерінде 
кеңестік кезеңде шектен тыс саясаттандырылған та-
рихи демография саласын шынайы зерттей отырып, 
оның өзекті мәселелерін жаңа тұжырымдамалық 
көзқараспен қарастырып, талдаған. Сонымен қатар, 
осы зерттеудің басты мақсаты ХХІ ғ. басындағы 
көші-қондық мәселелерінің объективтілігіне, тарихи 
шынайлығына мән бере отырып талдаған болып та-
былады. Авторлар, Қазақстандағы ұлттардың көші-
қон саясатын қарастырып, шетелдегі қазақтардың 
әлеуметтік-экономикалық жағдайының негізгі 
өзектілігін көрсете білген. Қазақстандағы халықтардың 

көшіп-қоныстануының себептерін, олардың сандық ди-
намикасын, орналасу жерін, басқа ұлттармен қарым-
қатынасын салыстырмалы, тарихи тұрғыда талдау 
жасаған. Сонымен қатар, Қытай халқының негізгі сая-
си  оқиғалары көрсетіліп, басқа елдермен сауда саттық 
жолдарының дамуын, нәтижесін анықтап зерттеген. 
Бұл жұмыста қазақстандық, қытайлық және басқа да 
шетел зерттеушілерінің деректері көрсетілген, сол се-
бепті бұл еңбектің құндылығы мол деп айтуға болады.

Үшінші топқа, бірнеше шетел ғалымдарының 
еңбектерін атап өтуге болады. Әртүрлі шетел зертте-
ушілері Орта Азияның, оның ішінде Қазақстанның та-
рихын, халқын, тұрмыс-тіршілігін, мәдениетін, салт-
дәстүрін, сонымен қатар көші-қон үрдісін  салыстырма-
лы түрде саралап, жан-жақты зерттеді.

Шетелге ауған қазақтар жайында В. Гельбрастың, 
Р. Конквесттің, Л. Бенсонның, И. Сванбергтің және 
тағы басқа шетелдік ғалымдар әртүрлі мәліметтер 
келтірген. Осы зерттеушілердің еңбектеріне жеке 
тоқталатын болсақ, ресей зерттеушісі В. Гельбрастың 
«Миграция преобразующая Китай» [Гельбрас 2005: 
48] халықаралық көші-қон үрдісінің тарихын, себеп-
салдарын, нәтижесін айқындап қарастырып, оның 
Қытайдың басқа көрші елдермен қарым-қатынасын 
зерттеп талдаған. Қазақстандағы ауыл шаруашылығын 
күштеп ұжымдастыру халықты ашаршылық апа-
тына ұшыратумен бірге босқыншылыққа түскендігі 
американдық тарихшы Р. Конквесттің [Конквест 1986: 
317] еңбегінде демографиялық үдерістердің әлеуметтік 
шарттылық феноменің анықтап, халықтардың 
дамуындағы тарихи заңдылықтарын зерттеп, 
әлеуемттік-экономикалық даму деңгейімен тығыз бай-
ланыстырады. Автордың зерттеуінде Қазақстанның 
шекералық аудандарынан СиньЦзяньға (Батыс Қытай) 
200 мың қазақ көшіп кеткендігі жөнінде мәлімет беріп, 
олардың қай жылы, не себепті кеткендігін анықтап, 
жан–жақты зерттеулер жүргізген. 

Л. Бенсонның, И. Сванбергтің «Казахи Китая» 
атты еңбегінде [Бенсон, Сванберг 1988: 250] 1916 
жылғы Ресей мен Синьцзян арасындағы халықтардың 
көші-қонға байланысты салыстырмалы түрде өз 
бағаларын беріп және көшіп-келген босқындарға Синь-
цзян үкіметі жүргізген саясаты туралы мағлұмат бере 
отырып, өзіндік көзқарасын салыстырмалы түрде 
көрсеткен. Кеңес үкіметі кезіңдегі саяси-экономикалық 
реформаларының зардабынан халықтың көрші ел-
дерге көптеп көшуінің ірі демографиялық өзгерістерге 
әкелгендігі анықталып, көші-қондық үдерістің кеңестік 
дәуірдегі ерекшеліктері мен Қазақстан халқының 
әлеуметтік жағдайын талдап, өз тұжырымдамаларын 
айтты.



175

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Сонымен қатар, «Қазақ тарихы», «Жұлдыз», 
«Ізденіс», «Шалқар», «Егемен Қазақстан», «Қазақ  тілі 
мен әдебиеті» сияқты басылымдарда Қазақ халқы 
жайлы, оның ішінде көші-қон үрдісінің тарихына, сая-
си және әлеуметтік-экономикалық жағдайларына бір-
шама жүргізілген зерттеулердің қатарына тақырыпқа 
сәйкес  ғылыми мақалаларды да жатқызамыз. 

Сонымен, қазақ елінің көші-қон тарихын зертте-
ген ғалымдардың еңбектерін талдай келе, олардың 

жетістіктерін көріп, ерекшеліктерін салыстыра келе, 
тарихымызға әлі де болса нақтылы анықтаулар мен 
зерттеулерді анықтау қажет етеді. Дегенмен, қазақ 
халқының тарихын зерттеп, жазған ғалымдардың 
еңбектері қазақ елі үшін мақтанышқа тұрарлық және де 
жазылған әрбір еңбектің маңызы зор деп ойлаймын.

Ғылыми жетекші:
Табулдинова А.М.

Әдебиет
Рысқұлов Т. Қазақстан. – Алматы: КСРО Республи-

калары мен облыстары сериясы, 1927 – 97 б. 
Әуезов. М.О. Қазақстандағы ұлттар. – Алматы: 

Қазақстан 10 жылдық тойын өткізуші комиссия баспа-
сы, 1930 – 65 б.

Базанова Н.Ф. Формирование и развитие структуры 
населения Казахской ССР. – Алма–Ата: Наука, 1981 – 
112 с.

Заславская Т.И. Методологические проблемы из-
учения мигарции сельского населения. – М.: Наука, 
1985. – 131 с. 

Переведенцев В.И. Методы изучения миграций на-
селений. – М.: Наука, 1975. – 231 с.

Хорев Б.С., Чапек В.Н. Проблемы изучения мигар-
ций населения. – М.: Мысль, 1978. – 258 с.

Асылбеков М.Х., Ғалиев Ә.Б. Социально–демогра-
фические процессы Казахстане (1917–1980 гг). – Алма-
ты, 1991. – 192–195 б. 

Омарбеков Т.О. 1920-1930 жылдардағы Қазақстан 
қасіреті. – Алматы: Санат, 1997. – 243–245 б.

Акшалов Е.М., Тәтімов М.Б. Формирование само-
стоятельной демографической и миграционной поли-
тики Республики Казахстан – Алматы: Ғылым, 1987. 
– 78 б.

Мендіқұлова Г.М. Историчекие судьбы казахской 
диаспоры. Происхождение и развитие. – Алматы: 
Ғылым, 1997. – 262 с.

Мендіқұлова Г.М., Атантаева Б.Ж. История мигра-
ций между Казахстаном и Китаем в 1860-1960 гг. – Ал-
маты: Сага, 2008. – 145-147 с. 

Қозыбаев М.Қ., Әбілхожин Ж.Б., Алдажұманов Қ.С. 
Коллективизация в Казахстане: трагедия крестьянст-
ва. – Алматы: Тарих және этнология институты, 1992. –                                                                                                      
35 с.

Гельбрас В. Миграция преобразующая Китай. //
Азия и Африка сегодня. – №9. – 2005 – 48 с.

Robert C. The Harvest of Sorrow: Soviet Collectivization 
and the Terror–famine. London: Hutchinson, 1986 – 317 р.

Benson L. Svanberg I. The Kazaks of China: Essays 
on an Ethnic Minority. – New York: Uppsala, 1988 – 250 р.



176

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Отан тарихының жалпы даму барысына өз 
үлестерiн қосқан тарихи тұлғалар қазақ қауымының 
саяси-экономикалық, әлеуметтiк, мәденитеттік  руха-
ни өмiрiнде хан, сұлтан, би, батыр, рубасы т.б. ретiнде 
танылғаны тарих төрінен ерекше орын алады. Солар-
дын бiрi ретінде – Олжабай Толыбайұлын (1709–1783) 
ерекше танимыз.

Олжабай Төлебайұлы қазақ халқынын баты-
ры. Қазақ-жоңғар соғысы кезінде Абылай ханның 
қолбасшысы болған. Олжабайтануда Мәшһүр-Жүсiп 
еңбектері ерекше орын алады, өйткені Мәшһүр-Жүсiп 
қолжазбасы тұнып тұрған таптырмас мәліметтерге, 
онын ішінде: Олжабай батырдың ата-тегi, дүниеге ке-
луi, ерлiк iстерi, жеке басының ерекшелiгi-найзагерлiгi, 
ұрпақтары, көшiп-қонған жерлерi туралы баяндаулары 
бағасыз толықтыра түседі. Сондықтан, Мәшһүр Жүсіп 
қолжазбасында Олжабай батырдың ерекше тарихи 
тұлға екенін толықтыратын енбектері кұнды маліметтер-
мен ерекшеленеді. 

Әрине көптеген мәліметтердің ішінде Олжабай ба-
тыр туралы сақталынған деректер әр алуанда және 
жер аттарымен байланысты: (Олжабай асуы, “Олжабай 
сөресi”, “Шүршiтқырған” т.б.), және бұл орайда көптеген 
қолжазбалар, халық ауыз әдебиетi нұсқалары ресми 
архив құжаттары, ғалымдар жазбалары (Н.Я. Коншин,                                                                                                                  
Ф.А. Щербина), мұражайлық экспонаттар (Омбы 
музейiнде сақталулы Жаяу Мұса тапсырған 
Олжабайдың қылышы, белдiгi, дулығасы, шарайнасы), 
зерттеушiлердiң еңбектерi (Ә.Х. Марғұлан, Б. Адам-
баев, М. Хақанов), осылардың ішінде Мәшһүр Жүсіп 
қолжазба күйiнде бізге жеткен. Сондықтан ерекше бір 
көзге түсер Мәшһүр Жүсіп мәлiметiне сүйенсек, Олжа-
бай батыр жеңiске жеткенен кейін шайқас болған жерде 
айғақ ретiнде өз бейнесiн тастан қашатқызып, ескерткiш 

САТЫБАЛДЫҰЛЫ Ә.

Сатыбалдыұлы Әділ
Л.Н. Гумилев ат. Еуразия ұлттық университеті,

Нұр-Сұлтан қ., Қазақстан;
adilmuzafarov@mail.ru

МӘШҺҮР ЖҮСІПТІҢ ШЫҒАРМАШЫЛЫҒЫНДАҒЫ 
ОЛЖАБАЙ БАТЫРДЫҢ ҚАЙРАТКЕРЛІГІ

қоятын әдетiн тайға танба салғандай жазып кеткен.
Мәшһүр–Жүсiп өз еңбегiнде Олжабай батырдың 

қайраткерлік тарихына ерекше көңiл бөлiп, қаһарман 
өмiрiне қатысты аңыз-әңгiме, жыр нұсқаларын қағазға 
түсiрiп, жинастырып бұқара халыққа, келешек ұрпаққа 
бағасыз кұнды мәлімет жазып кеткен. Әлеуметтiк 
жағдайына, қоғамдық-саяси қызметiне қарай жiкте-
мей, әрқайсысын жеке адам - тұлға ретiнде зерделеу-
ге ұмтылу барысында Мәшһүр Жүсiп жазбаларындағы 
қазақ елінің қаһарманын шежiрелiк ата-тегi, өмiр сүрген 
уақыты (туған, қайтыс болған жылдары), мекендеген 
жерлерi, әкiмшiлiк-сот жүйесiндегi орны (би, заңгер, 
хан, сұлтан, рубасы), әлеуметтiк жағдайы (бай, орта-
ша ауқатты, кедей), қоғамның iшкi, сыртқы өмiрiндегi 
ролi (елшi, мәмлегер), белгiлi бiр тарихи оқиғаларға 
(шайқаска, бiтiмге) араласуы т.т. туралы мол дерек-
тер тарих төрінде ерекше орын алады. Мәшһүр-Жүсiп 
Көпейұлы енбектеринде: “Сүйiндiк Олжабай батыр” 
ертегiсiн Сақау ақынның айтуынан 1865 жылы жазып 
алған Мәшһүр-Жүсiп Көпейұлы”, – деген мәлiмет бар 
[Ер Олжабай 2005: 169]. 

Мәшһүр–Жүсiптің 1907 ж. Қазан баспасынан басы-
лып шыққан кiтабында “Сарыарқаның кiмдiкi екендiгi” 
қалмақтармен соғысып жүрiп қазақ батырлары азат ет-
кен Сарыарқа даласын патшалы Ресейдiң саясатына 
сүйенген орыс келімсек шаруаларының тартып алып 
жатқанын ашық сынаған, өз сөзiнiң дәлелi ретiнде Бая-
науылды қалмақтардан азат қылған Олжабайдың есiмi 
Ерейментаудағы мұжықтардың поселкесiне қойылғанын 
жазады: “Бұл қазақ иесiз жатқан жерге текке келiп ие 
болған жоқ. Ақ найзаның ұшымен, ақ бiлектiң күшiмен, 
жанын кешiп, кеше Қаракерей Қабанбай, Қанжығалы 
Бөгенбай, Қаз дауысты Қазыбек, Шақшақұлы Жәнiбек 
замандарында қалмақпен жаудай алысып, шыбын жа-

Аннотация. Мәшһүр Жүсіптің шығармашылығындағы Олжабай батырдың қайраткерлігі Қазақ-Жоңғар соғысы кезінде Абылай 
ханның қолбасшысы болғаны және әскери шеберлігі, айбындығы, беделділігі батырлық институтының фундаментін қалауда, қазақ  
халкының арасында «батыр», «ержүрек Олжабай» атағына лайықты болды, “Сарыарқаның кiмдiкi екендiгi” тарихи шындық екеніне 
тағы бір құнды куәлік ретінде және Олжабай батырдың сіңірген ересен ерлігін, Мәшһүр Жүсіп енбектерінен көруіміз, осындай Олжа-
бай тану шығармашылығында ойып орын алатын, бағалы мәліметтерімен де құнды болып саналуға тиіс. 

Түйін сөздер: Олжабай батыр, Мәшһүр Жүсіп Көпейұлы, Қазақ хандығы, XVIII ғасыр, қазақ-жоңғар соғысы.

© Сатыбалдыұлы Ә.



177

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

нын нысанаға байлап, не маңғаз сарбаздары жау жолын-
да оққа ұшып, өлгенi өлiп, қалғаны қалып, сөйтiп алған 
жерi еді <...> [Мәшһүр Жүсіп Көпейұлы 2006:164]. Бұл 
Сарыарқа бiздiң қазаққа атасының құны болып, олжа бо-
лып тиген едi. Мәшһур Жүсіп: Дүние деген шiркiн көшпелi 
дегенi осы екен; қазақтың тұлпар мiнiп, ту ұстаған, кей-
iнгi үрiмi-бұтағына олжа салған батыр ең ақырында 
мұжықтың поселкесiнiң аты болды. Ереймен тауындағы 
Олжабай қаласы атанған қала сол Олжабайдың өлген 
жерi. Өз зерттеулерiңде аңыз, шежiре деректерiмен 
шектелуге мәжбүр болған Мәшһүр Жүсiп шайқас ба-
рысында Жасыбай мен Олжабай батырлардың тұрақ 
қылған мекен атауларын ғана көрсетiп кеткен.

“Қазақ халқының қаһармандары” жинағында 
берiлген шежiреге сүйене отырып Олжабай батырдын 
арғы ата-тегi туралы қысқа да нұсқа дерек келтіруді 
жөн көрдік: Сүйiндiк–Суғыншы–Мамық (Шуманақ) – 
Құлболды Айдабол – Малғозы – Толыбай – Олжабай. Ал 
Мәшһүр-Жүсiп шежiресiнде сәл өзгешелiк бар: Сүйiндiк 
– Суғыншы – Айдабол – Малғозы – Толыбай – Олжабай. 
Енді шығу тегі туралы:Олжабай Төлебайұлы (1709–1785 
(кей деректерде 1783), Олжабай 1709 ж. Түркiстанда 
туып, 1783 ж. Ереймен тауының сыртындағы жазық пен 
Сiлетi өзенiнiң басында дүниеден өткен. Орта жүздің 
арғын тайпасы сүйіндік руының Айдаболдан тарайды. 
Айдабол он үш жасында би болған. Ол олма әкесі Толы-
бай Тәуке ханның билерінің бірі, шешесі Есенбике Төле 
бидің туысқаны Қаратайдың қызы. Осы Айдаболдың үш 
әйелінің бәйбішесінен – Жанқозы, Малқозы, Кенжеқозы, 
ортаншы әйелінен – Қарақозы, Бозқозы, Аққозы, 
тоқалынан – Қожагелді мен Тайкелді тарайды. Оларга 
тараған дарын туралы айтсақ бәрі де әрі шешен, әрі ба-
тыр болып өскені ежелден белгілі. Осы тұста айта ке-
тетін бір жайт. Ол келесі тарихи мәлімет; бәйбішесінің 
Кенжеқозысы жас кезінде өліп, сол кездән салты 
бойынша айттырып қойған үйсін Қаратай батырдың 
қызы оң жақта жесір қалып кояды. Содан әкесі осы 
қызды тоқалдан туған Тайкелтірге алып берем деген 
ойын жузеге асырам дегенде, Жанқозы: «Кіндіктесімнің 
жесірін тоқалдың баласына косуга келіспеймін» деп, 
зорлықпен қызды інісі Малқозының баласы Толыбайға 
косады [Нұхұлы, Еңсебаев 2010:437]. Міне осылдан 
кеиін Қаратай батырдың қызынан Олжабай дуниеге ке-
леді. Әкесі Толыбай ел ушін 1723 жылдарда «Ақтабан 
шұбырынды» кезінде елді жаудан қорғап жүргенде 
оққа ұшады. Сол кезде он үшке жаңа толған Олжабай 
нағашысы Қаратай батырдың қолында омір сабағынан 
өтеді.

Мәшһүр-Жүсiп қолжазбасында көрсетiлген шежiрелiк 
деректердiң өзi батырдың қалмаққа карсы жорықтарға 
қатысқанын аңдатады. Ал Орманшы Сақау ақынның “Ер 
Олжабай” жыр жолдарынан Батырдың кескiн-келбетi ке-

ремет суреттеледі:
Қақпақтай жаурынды, орта бойлы,
Шүйделi, қайқы құлақ, қара қасы,
Сабырлы, кiшiпейiл, жанға жайлы,
Қатардан асып туған мәртебесi
Он төртке жасы келдi сол уақытта. [Ер Олжабай 

2005: 97]. 
М.Ж. Көпейұлы жазбаларында Олжабай батырдың 

3 үлкен шайқаста (“Қалмаққырған”, “Шүршiтқырған”, 
“Талқы” соғысы) жеңiмпаз болғанын көреміз.

Тарихи маліметтерге сүйенсек сол 1739–1740 жж. 
қысында 30 мың қолды басқарған Септен мен Сары 
Манжа оңтүстiк (Сырдариядан) және солтүстiк (Ертi-
стен) бағыттардан шабуылдап, Орта жүз жерiне ба-
сып кiредi. Ұрыс қимылдары 1741 ж. күзгi бiтiмiне дейiн 
жалғасады. 1741 ж. қыс айларында қазақ жасақтарының 
Септен ұлысын талқандағаны, Орта жүзге жасалған 
жоңғар шапқыншылығының солтүстiк бағыттағы шабуы-
лын тойтарған шайқастарда Олжабай батырдың атағы 
шыққаны тарихтан белгілі [Жүсіпов 2005: 96].

Өте құнды еңбектерінде М.Ж. Көпейұлы 
“Қалмаққырған” соғысы тарихын толықтыра түседi, жане 
Н.Я. Коншин, Ф.А. Щербин көрсеткен жазбаларындағы 
мәліметтер жер атауларын айқындайды. Мұнда Ба-
янауылды жаудан қорғамақ болып, екi батыр екi асу 
бойын күзетуге уағдаласады. Қалмақтар Қызылтаудан 
асу бойына дейiнгi жердi түн iшiнде жүрiп өтiп, 
жауырыншылығына сенген Жасыбай батырды 
қапылыста атып өлтiргені белгілі. Бұл тұста Олжабай 
әскерiмен жетiп, Шойынды көлiнiң басында қалмақтарды 
талқандайды. Қашқан жауды қуа отырып Қызытаудың 
бауырында Олжабай батыр қалмақты қырған жерi 
“қалмаққырған” атанып кеткен.Кейбiр зерттеулерде бұл 
шайқас 1752 ж. Әмiрсананы iздеген Лама Доржының 
20000 ойраттарымен болған делiнедi. М. Тынышбаев 
шежiресiнде де “Қалмаққырған” ұрысы ХVIII ғ. 50–жыл-
дары болған деп қарастырылады. Бiрақ бұл пiкiр тарихи 
шындыққа сай келе қоймайды. Жоңғарлар шабуылдай-
тын Баянауыл жерiнде Абылайдың 1752 ж. қазанында 
әскер жинастыруы қолайсыздық тудырар едi. Басымдық 
қазақ жағында болғанымен, 20 мың ойрат жасағы 
1752 ж. қысында Лама Доржы өлтiрiлiп, жаңа қонтажы 
Давацидiң әскердi қайтару туралы жарлығынан кей-
iн ғана ұрыс қимылдарын тоқтатады. 1739–1742 жж. 
қалыптасқан саяси жағдай талабы бойынша, жоңғар 
ықпалын шектеу және Абылайды тұтқыннан босатты-
ру шараларын дипломатиялық тәсiл арқылы жүзеге 
асыру мақсатында Олжабай батыр Толыбайұлы 1742 
ж. Әбiлхайыр бастаған қазақ билеушiлерiнiң бiрi есебiн-
де Арғын тайпасы атынан Ресей мемлекетiне қарауға 
ант бередi. Елшi ретiнде Олжабайдың 1749, 1761 ж, 
2 рет Орынбор қаласына жiберiлуi де оның қазақ би-



178

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

леушiлерi‚ үшiн сенiмдi адам болғанын, әрі Ресей мен 
Жоңғар хандығы үшiн елеулi тарихи тұлғаға айналғанын 
аңғартады [Жүсіпов 2005:96].

Олжабай батырдың тағы бір ерлігін МәшҺүр-Жүсiп 
Көпейұлы қолжазбасында ерекше баяндайды. Десе 
де бұл мәселеде ресми Қытай мәлiметтерi (қолбасшы 
Хадаха деректерi) мен қазақ, арасындағы аңыз, жыр 
мағлұматтары, жер атаулары арасында шайқастың 
қалай аяқталғаны турасында көзқарас екіге бөлінеді.

Ал енді М.Ж. Көпейұлы аңызына сүйенген Ә.Х. Мар
ғұлан зерттеуiнде ескiше Баянауыл, кейіннен қазіргі 
Қарағанды облысы, Молодежный ауданына қарасты 
“Шүршiтқырған” жерiнде Олжабай батыр Әмiрсананы 
iздеп келген бiр топ қытай әскерiн айлага салып, тез 
арада қол жинап, соғыс ашып, қытай әскерiн тегiсiмен 
қырады. Ал, қытай қолбасшысы Хадаха баяндауында: 
“Баян тауының батыс жағында, Бэйцзы Дарчжаның ай-
туынша, оның алдында мыңнан астам қазақ қолы пай-
да болыпты. Бiзден алты жүз адам қорықпай шабуылға 
шықты, жауды талқан қылды. Жүз адамды өлтiрдiк, 
көлiк пен аттарын тартып алдық. Бес адамды тұтқынға 
алып, азаптадық. Бәрiнiң айтуынша, бiздiң кездескенiмiз 
Абылайдың қолы екен деген малімет калған.

Бірақ, жазба мәлiметтердiң қандай жағдайда қағазға 
түсiрiлгенiн ескере отырып, 1756 ж. Олжабайдың 
жасағы Қытай армиясынан бөлiнiп шыққан бiр топ 
шүршiт әскерiн “шүршiтқырған” жерiнде қоршап алып 
талқандағанын тарихи шындық деп қабылдау керек.

Мәшһүр-Жүсiп жазбасындағы Олжабайдың 
батырлығын танықан тағы бiр ұрысы – Талқы соғысы. 
Бұл соғыстың ерекшелігі “қалмақтың ежелден алынбаған 
қорғаны” болатын. Тарихта ол туралы мәліметтер көп. 
Мысалы: Талқы шайқасын көзбе-көз көрген француз 
суретшiсiнiң суреттеуiне (Мәскеудiң тарих музейiнде 
фотокөшiрмесi сақтаулы), Р.Б. Сүлейменов, Б.А. Мо-
исеев “Из истории Казахстана ХVIII века” 1757 ж. жа-
зында Қазақстан жерiне қайта кiрген Қытай әскерiмен 
Абылайдың тез арада бiтiмге келгенiн мәлiмдейдi [Су-
лейменов, Моисеев 1988 :122].

Осы орайда, Мәшһүр–Жүсiп шыгармашылығында  
Абылайдың Талқы ұрысында қолданған соғысу тәсiлi, 
хан қосындағы әскери құрамалардың қызметi, жас сар-
баздарды батырлыққа баулу дәстүрi хақында мәлiмет 
келтiрiледi.

Абылай хан әскерiн 3 топқа бөледi. Қалмақ қамалын 
барлауға шыққан кезеуiлшi топқа бекiнiстегi мерген-
дер оқ атып, Малайсары батыр белiнен жараланып, 
батырлар шегiнiп кетедi. Ханның өзi ортаншы топ – 
тосқауылшыларды бастап шабуыл жасаса да, қорғанды 
бiрнеше күнге созылады. Сол кезде қатардағы салықшы 
болып жүрген Олжабай “Олжабайлап” шауып, туын 
түсiрместен қорған қақпасына жетiп, қалың қол қорған 

iшiне өтiп, женіске жетеді. Содан Олжабай батырдың 
есiмi “Он сан Орта жүзге” ұран болады.

Жоңғарлармен, қытайлармен болған шайқастарда 
ерлiк көрсеткен қаһарман бейбiт өмiр уақытында өз 
руының шаруашылығының қамын ойлаған азамат ретiн-
де танылады. Бұған Олжабайдың Едiге бимен бiрлесiп, 
1761 ж. Екатеринаға жазған өтiнiш хаты дәлел болады 
[Жүсіпов 2005: 96]. 

Зерттеуде қамтылған Мәшһүр Жүсiп 
қолжазбаларының ғылыми таным арнасына жан-жақты 
тартылуы Отандық тарих ғылымы дамуына өз үлесiн 
қосады. М.Ж. Көпеев мұрасын игеру тарихта болған 
тұлғаларымызды жан–жақты тануымызға өз үлесiн 
қосады деп санаймыз. Сол заманда қазақ мемлекет-
тінін сыртқы жаудан қорғау және дәстүрлі қоғам ішінде 
әлеуметтік тұрақтылықты сақтау қажеттілігі туындағаны 
Қазақ-Жоңғар соғысымен байланысты болды. Осыған 
байланысты  әскери шеберлік маңызды орын алды. Осы 
орайда Олжабай батыр ел ішінде беделділігімен көзге 
түсіп белгілі болды және батырлық институтынын фун-
даментін қалауда орасан зор еңбегімен ерлігімен қазақ 
халықынын арасында «батыр» атағына лайықты бол-
ды, ол дегенің айбындығы, жау алдындағы батылдығы 
ерекше болды. Олжабай батыр қазақ ханы Абылай-
ды жоңғар тұтқынынан құтқарады, оның өмірі әскери 
жеңістерге толы болады. Осы ерлігі үшін оны «ержүрек 
Олжабай» деп атаған.

Міне, сонымен қорыта келгенде, Мәшһүр–Жүсiп 
қолжазбаларында қаһарман батырдың ата-тегi, дүниеге 
келуi, ерлiк iстерi, жеке басының ерекшелiгi – найзагер-
лiгi, ұрпақтары, көшiп-қонған жерлерi туралы баяндаула-
ры да Олжабай батырдың қайраткерлігі Олжабайтануға 
толықтыру енгiзе түседi.

Ғылыми жетекші:
т.ғ.к., доцент Раздықов С.З.

Әдебиет
Ер Олжабай // Казахстан. Национальная энциклопедия / 

Гл.ред. Аяган Б..— Алматы: Қазақ  энциклопедиясы, 2005. — Т. 
II. – 560 с.

Жүсіпов Е.Қ. Олжабай есен болса – ел аман // Олжабай 
батыр Толыбайұлы (1709-1783) туралы конференция матери-
алдары (23-24 мамыр) / Жауапты редактор Алпысбес М.А. –  
Қарағанды : КарМУ, 2005. – 409 б.

Қазақ тарихи жырларының мәселелері / Жауапты ред.                    
Р. Бердібаев – Алматы: Ғылым, 1979. – 312 б.

Мәшһүр Жүсіп Көпейұлы. Шығармалары.8 том. – Павло-
дар: ЖШС “ЭКО”, 2006.-266 б.

Мәшһүр Жүсіп Көпейұлы. Шығармалары.9 том. – Павло-
дар: ЖШС “ЭКО”, 2006.-116 б.

Нұхұлы А.,Еңсебаев Т.А. Баянаула перзенттері. – Павло-
дар: ЖШС ҒПФ“ЭКО”, 2010. – 673 б. 

Сулейменов Р. Б., Моисеев В.А. Из истории Казахстана 
XVIII века (о внешней и внутренней политике Абылая). – Алма-
Ата: «Наука», 1988. – 144б.



179

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Саяси аренада қазақ қоғамын ізгілендіру мақсатында 
күрес жүргізіп, «әйел мәселесін» күн тәртібіне еңгізуге 
тырысқан, жалпы қазақ әйелдерінің эмансипациясының 
теориялық негіздерін қалаушылардың бірі Әлихан 
Бөкейхановтың рөлі ерекше болды. Сақталған 
тәңіршілдік белгілері мен ислам дінінің көзқарастары 
таралған қазақ қоғамындағы әйелдерге қатысты 
қағидалар мен заңдылықтардың кері әсерін модернистік 
тұрғыда көрсетуге тырысқан Бөкейхановтың тек саяси 
аренада ғана емес, сонымен қатар шығармалары мен 
мақалалары арқылы үндеу тастауы да маңызды болды.

ХХ ғасырдың басында өткір мәселелердіің бірі – 
әйелдер құқығы. Сәйкесінше, қарастырған еңбектерден 
байқайтынымыз, әйелдер құқығы мәселелері ғылыми 
еңбектерде, газет-журналдарда белсенді түрде 
қамтылған. Малға сатылып жатқан қазақ қыздары, 
қалың мал төлеу арқылы тұрмысқа шыққаннан кей-
інгі қазақ қызының өмірі, қоғамдағы әйел құқығының 
шектеулі болуы Бөкейхановтың мақалаларында обра-
зды түрде баяндалып, әйел мәселесіне қатысты сыни 
көзқарастары ұсынылды. Аталмыш мәселеге ерекше 
көңіл бөлу арқылы саяси–құқықтық негіздерге сүйеніп, 
нақты әйел тағдырына оңтайлы тұрғыда әсерін тигі-
зетін жаңашылдықтар енгізіле бастады: «Алаш» 
партиясының бағдарламасында әйелдердің білім 
алуымен қатар олардың қоғамдық өмірдегі әлеуметтік 
маңызы бар жұмыстарға қатысу құқығы берілді. Жесір 
мәселесі де тысқары қалмады, ендігі оларды күйеуінің 
туысқандарына зорлап қосуға болмайды деген нақты 
тыйым орнықты. 

СЕЙТКЕН Ә.Б.

Сейткен Әйгерім Бейбітқызы
Әл–Фараби ат. Қазақ Ұлттық Университеті,

Алматы қ., Қазақстан;
seytken98@mail.ru

ӘЛИХАН БӨКЕЙХАНОВТЫҢ ҚАЗАҚ ӘЙЕЛІ МӘСЕЛЕСІНДЕГІ КӨЗҚАРАСЫ: 
ӘЙЕЛ ҚҰҚЫҒЫ мен ҚОҒАМДАҒЫ ОРНЫ

Ә.Н. Бөкейханов еңбектеріндегі маңызды мәселе
лердің бірін көшпелі қоғамның дәстүрлі заңдылығын 
зерттеу мен талдау мәселесі алды. Бұл санатта 
қазақтардың әдет-ғұрыптық қылмыстық құқығы, отба-
сы-неке қатынастары міндеттеме құқығы, сондай-ақ сот 
жүйесі мен сот ісін жүргізуге ерекше көңіл бөлінді. Ә. Н. 
Бөкейханов қазақ қоғамындағы әйелдердің құқықтық 
жағдайы сияқты маңызды мәселеге де назарын аударған 
[Букeйханов 1902: 112].

Ә.Н. Бөкейхановтың әйел мәселесіне қатысты 
атқарған жұмыстары туралы тарихнамалық қысқаша 
шолу жасап өтсек тікелей зерттеу жұмыстары 
толыққанды қарастырылғанын байқай аламыз, алай-
да тақырып аясында мәселені қамтып өткен кей 
зерттеушілердің көзқарастарына тоқталып өтсек бола-
ды.

Көптеген зерттеушілер, Бөкейхановтың әйел 
теңдігі, әйел мәелесіне қатысты пікірлерін талдау ба-
рысында, ұлт зиялысының шығармаларына тоқталу 
арқылы көзқарастарын ұсына бастайды. Мәселен, 
М. Джанпеисова өзінің [Джанпеисова, 2016: 203-208] 
мақаласында: «Өз құқығы үшін күресі, жеке бақыт пен 
қазақ әйелінің жарқын болашағына деген үміт туралы 
идеяларды ғалым, публицист Әлихан Бөкейханов өзінің 
әйгілі «Қырғыз» эпосы «Қобыланды әйелдері» атты 
мақаласында айтқан.

Қаһармандық эпостың образдары арқылы наным-
сенім жүйелерінің өзгеруі жағдайында әйелдің ер-
кін, бақытты болуға ұмтылуын ақтайтын қазақ ауыз 
әдебиетінің көптеген рухани байлығын ашуға тырыса-

Аннотация. Мақалада көркем шығармалар мен саяси бағдарламалар аясында Ә.Бөкейхановтың көзқарасындағы 
әйелдің әлеуметтік маңызды рөлі ашылады. Сонымен қатар, ұлт зиялысы Әлихан Бөкейхановтың «әйел мәселесі» 
бойынша әйелдерге ерлермен тең саяси құқықтар беру, оларға күйеу таңдауда толық еркіндік беру, қалыңдық үшін 
қалымды жою, кәмелеттік жасқа толған қыздарды некеге беру туралы құқықтарының қорғалуына сіңірген еңбегі 
көрсетіледі. Одан бөлек, жесірлерге қатысты құқықтар да қарастырылған. Бөкейхановтың әйел құқығы бойын-
ша «Қырғыз жастарының дәрменсіздігі», «Қызды малға сату» және «Батыр Бекет» сыни мақалаларына талдау 
жүргізіліп, қоғамдағы әдет-ғұрыптарда әйел тағдырына қатысты ауыртпалық әкелер тұстары образды түрде нақты 
сараланып, сыни талдаулар жүргізілген. Нәтижесінде, бүгінде демократиялық қоғамды қалыптастырып берер бір-
шама өзгерістерді әкелген ұлт зиялысының рөлі айшықталады.

Түйін сөздер: Әлихан Бөкейханов, қазақ әйелі, әйел мәселесі, әйел құқығы, әдет–ғұрыптық құқық.

© Сейткен Ә.Б.



180

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

ды», - деген пікірін білдіреді [Джанпеисова 2016: 204]. 
Дәл осы туынды аясында М. Семби мақаласында 
ХХ ғасырдың басындағы ұлт-азаттық қозғалысының 
көшбасшысы Әлихан Бөкейхановтың қоржынында эко-
номика, саясат, әлеуметтану, өлкетану, әдебиеттану 
салаларындағы монографиялар, мақалалар ғана емес, 
фольклор мен мифологияға қатысты мақалалар да бол-
ды дей келе, 1899 жылы 9 мамырда Ташкенттегі «Турке-
станские ведомости» газетінде «Қырғыздың Қобыланды 
эпосы бойынша әйел мәселесі» деген мақаласын 
жариялап [Семби 2012: 119–120], одан кейін 1915 
жылы «Қазақ» газетінде Қобыланды батыр эпосының 
кейіпкерлерінің ішіндегі әйел бейнесін талдаған үлкен 
очеркін жариялағанын атап өтеді. Әсіресе, М.Семби 
бұл туындыдағы Қобыландының Қортқаға үйленуі 
көрсетілген эпизодта ерекше мән береді. Оның ішінде-
гі Көктен (Көклән) кейіпкері мен есіміне қатысты талдау 
жүргізеді [Семби 2012: 119 бет].

Ш.А. Забих болса Бөкейхановтың әйел мәселесін 
қозғау әрекеттерін саяси-құқықтық формада талдап 
өтеді. Алаш бағдарламасы мен жалпықазақтық съезд 
жоспарларына еңгізілген әйел құқығы мен теңдігі 
аясындағы мәселелерге тоқталады [Забих 2020: 10].

Ә.Н. Бөкейхановтың әйелге өте мейірімді болғанын 
атап өткен жөн. Ол қазақ әйеліне табиғатынан ұшқыр 
ойлылық, ойдың икемділігі, айналадағы шыңдықты жыл-
дам бағдарлай білу сияқты қасиеттер тән деп есептеген 
[Забих 2020: 10]. 

Бұған түрлі мерзімді басылымдарда жарияланған 
«Қырғыз жастарының дәрменсіздігі» , «Қызды малға 
сату» және «Батыр Бекет» эпосына арналған «Батыр 
Бекет» сын мақалалары дәлел бола алады. Сын жаз-
басында ол жырда суреттелетін Бекет әйелінің батыл 
әрекетін мақтанышпен атап өтеді: «Бекет батырдың 
әйелі жер аударылған күйеуінің соңынан еріп, қашып, 
еліне оралуына көмектесті. Орыстарда әйелдердің жер 
аударылған күйеулеріне ерген мысалдары көп. Орыс 
ақыны Некрасовтың желтоқсаншылардың әйелдері 
– Волконская ханшайым мен Трубецкой ханшайымға 
арналған «Орыс әйелдері» деп аталатын өлеңдері бар. 
Олар ауыр жұмысқа жер аударылған күйеуінің соңынан 
аттанған еді. «Бекет» дастаны да қазақ әйелін мақтан 
етуге негіз береді». 

Ә.Н. Бөкейханов «Туркестанские ведомости» га-
зетінде «Қырғыз жас тарының қауқарсыздығы» атты 
мақаласын жариялап, бар назарын қазақ қоғамындағы 
әйелдердің құқықтық жағдайына аударуға тырысты 
[Букeйханов 1902]. Онда ол қазақ әйелінің шаңырақ 
көтерген алғашқы жылдары туған ауылын тастап, 
күйеуінің туыстарына барғандығы құқықтық жағдайының 
қандай болғанын зерттеуге тырысады. Ол күйеуінің от-

басында алғашқы бірнеше жыл өмір сүрген әйелдерді 
«жастар» санатына жатқызады. Жас келіншектің 
«тұрмысқа шыққанға дейінгі» және «тұрмысқа 
шыққаннан кейінгі» өмір жылдарын салыстыра оты-
рып, ол әйелдің бойжеткен кезіндегі жағдайы тұрмысқа 
шыққан жылдарға қарағанда әлдеқайда жеңіл деген 
қорытындыға келеді. Бөкейханов жас қыздың ата-ана 
үйіндегі өмірін «уайымсыз және еркін» деп сипаттайды. 
Мәселен, Ә.Н. Бөкейханов «Бeсправность киргизских 
молодух» мақаласында [Букeйханов,1902] былай деп 
жазады: «Қоқан үкіметі тұсында далада бек болған Б–
ның қызы, сұлу У–ды жақындары мен туыстары шек-
тен тыс еркелеткенді. Бірде мерекеде достарымен 
қайтып келе жатқанда, қыз ауылына жаяу жете алмай, 
шаршағандықтан жолда қалады; сол кезде ол анасы-
на оған арба тіпті, әл жинап, ауқаттанып алу үшін шай 
жіберуді бұйырады. Анасы ерке қызының бұл күлкілі 
қыңырлығын бірден орындайды».

Ойшыл қыз күйеуінің шаңырағына барған соң «жақсы 
жар, ең бастысы сыйлы келін деген атқа ие болу керек» 
– деп көрсетеді. Оның ойынша, күйеуінің отбасындағы 
жас келіннің өмірі бұрынғы өмірімен салыстыруға кел-
мейді.

Ә. Н. Бөкейханов қазақ әйелі тұрмысқа шыққаннан 
кейін шыққан тегіне, мүліктік жағдайына қарамастан 
мүлде дәрменсіз болады деп көрсетеді [Бөкейханов 
1902]. Бөкейхановтың дәулетті отбасы қыздарының 
өмірінен фактілерді мысалға келтіріп, олардың мүліктік 
жағдайына үлкен мән беруі, кездейсоқ емес. Бұл туралы 
ол былай деп жазады: «Қанағат, тоқшылықта өскен, сан-
сыз байлығымен кең далада аты шыққан жаппас Б–ның 
қызы А–байдың баласы қыпшақ С–ға тұрмысқа беріледі, 
кәдімгі заттардан бөлек, қалың мал ретінде елу түйе мен 
елу кілемге ие болады, содан кейін оған екі киіз үй беріл-
ді: оның біреуіне ең жақсы ақ киіз, ал екіншісіне қызыл 
мата жабылған еді.

Қазақтың әдет–ғұрып құқығы бойынша әйел 
қоғамдық және мемлекеттік істерге қатысудан шет-
тетілгендігі белгілі. Оның өз құқығын қорғайтын тарап 
ретінде сотқа қатысуға құқығы да болмады. Әйелдің өз 
қалауынша тұрмысқа шығуға құқығы жоқ еді, қалындық 
үшін қалың мал алынды, ал жесір әйел күйеуінің ағасына 
немесе туысқанының қамқорлығына берілді, олар әйел 
мен оның балаларын асырап отырған. Күйеуінің әйеліне 
қатысты шексіз құқығы болған, оған төленген қалың мал 
оның күйеуінің отбасына тиесілі екенін куәләндыратын. 
Аталмыш қалың мал мәселесінің кері әсері де ұлт зи-
ялылар арасында қарастырылып жатты. Мәселен, қыз 
баласының өмірінде қалың малдың тағдырына тигізер 
әсері, сол сияқты әмеңгерлік іспеттес ескі әдеттердің 
бұрыс тұстары әйел адамдарға қоғамдық теңдікке 



181

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ие болуға өз кедергісін тигізуде, ал бұл өз кезегінде 
қазақтың халық ретінде даму динамикасының алға жыл-
жуына кедергісін келтіреді, «қалың малды сұрауын қазақ 
қоймаса, кейін халқымыздың хохолмен араласып кетуі-
не толық себеп болар, әдетте, хохол қыздарын тұрмысқа 
бос бермейді, үстіне ақшасын қосып береді һәм қалың 
мал алмайды» деген сияқты пікірлер айтыла бастаған 
[Ақ жол 2020: 165].

Левриаттық неке (әмеңгерлік) – күйеуі қайтыс 
болған жағдайда жесір әйел үй шаруашылығын 
бытыраңқылықтан сақтап, балаларын әкесінің ор-
тасында тәрбиелеу үшін оның ағаларының немесе 
жақын туыстарының біріне тұрмысқа шығуы керек де-
генді білдіреді. Жесір әйел таңдау құқығына ие бол-
ды, бұл жағдайда әмеңгерлік некеге тұруға құқығы бар 
ағайындылар ішінен  таңдалған адам басқаларына 
сыйлықтарын үлестіріп беретін болған. Әдет-ғұрып нор-
маларына сәйкес жесір әйелдің басқа текті еркекпен 
некеге тұруы да қарастырылған, бұл жағдайда болашақ 
серігі жарының бұрынғы күйеуінің қауымына кәмелетке 
толған ер адамның құнын өтеп, қалым төлеуге де тиіс 
болған. Левриаттық неке тек жесірге ғана емес, қалың 
малы төленген қалыңдыққа да тараған. 

Сонымен қатар, ер адамның әйелі дүниеден озса, 
қайтыс болған әйелінің сіңілісімен некеге тұру құқығы 
да қарастырылған. Қыздың әкесінің келісімі болған 
жағдайда, балдыз қалың малдың жеңілдетілген 
мөлшері төленіп, қыз жасауының жарты құны берілген. 
Көрсетілген неке түрлері негізгі қағида болды және 
оларда қалың мал төлеу мәселесі қамтамасыз етілді. 
Сондай-ақ, соғыста тұтқынға түскен қыздармен некелесу 
рәсімі де болған, бірақ мұндай жағдайда қалың мал мен 
жасаулары міндеттелмеген. Ешқандай туыс-тамыры 
жоқ ер азаматтар қалың мал беру үшін еңбекпен некеге 
жүгінетін (күйеу жігіт барлық құн төлегенше қалыңдықтың 
әкесінің отбасында жұмыс істеп, үйленгеннен кейін 
қалатын, сондықтан да мұндай күйеу бала «күш күйеу» 
деп аталған) [Aлаш қозғалысы 2004: 5].

«Ақ жол» газетіндегі «Әйел мәселесі» атты мақалада 
(Ақ жол 2020: 165]: «Қырда болсын, Сырда болсын қазақ-
қырғыз біткеннің барлығының жалпы тұрмыс–тіршілігі 
бір. Қалың мал, әмеңгерлік, бесік құда, жастай құда болу 
бәрінде бар», екендігі жазылып, қоғамдағы қиын жағдай 
өткір сынала бастаған, дегенмен мақалада Арқаға 
қарағанда, Түркістан елдерінің хәлі нашар екендігі ай-
тылады. Сонымен қоса, Түркістан қазақтары 12–13 жа-
сар қызды келін қылып ерте кезден түсіріп алатындығы 
қынжылтатын жағдай деп көрсетіледі. 

Қазақ қоғамында 5–6 жасар қыздарды сатып алады 
да, келін етіп қолдарына түсіріп, өскеннен кейін су әкеліп, 
шай қайнатуға салып қоятындар өте көп екендігі де жа-

зылады. Бұндай жайттар Ташкент уезі қазақтарында 
көптеп кездескен. Оның үстіне, он жетінші және он се-
гізінші жылғы ашаршылықтан кейін тіптен күшейіп кеткен 
[Ақ жол 2020]. Міне, осы сынды кесірін тигізер қоғамдық 
нормалардан айырылуға бастама жасалған еді. 

Ж. Досмұхамедов пен Ә.Н. Бөкейханов өткізілген 
барлық съезде қазақ қоғамындағы әйелдердің мәртебесі 
туралы мәселені күн тәртібіне қоюға бастамашы болды. 
Олардың «Алаш-Орда» көсемдері ретіндегі идеялары 
«Алаш» партиясының бағдарламасында баяндалып, 
Орынборда өткен І–Бүкілқазақ (1917 ж. 21–28 шілде) 
және ІІ-жалпықазақ (1917 ж. 5–13 желтоқсан) съездерін-
де талқыланды.

«Әйел мәселесі» бойынша әйелдерге ерлермен тең 
саяси құқықтар беру, оларға күйеу таңдауда толық ер-
кіндік беру, қалыңдық үшін қалымды жою, екі жақтың 
келісімін ескере отырып, кәмелеттік жасқа толған он 
алты жасар қыздар мен он сегіз жастағы жігіттердің не-
кеге тұруларына келісім беру сынды қаулы қабылданды. 
Сонымен қатар, жесірлерге қатысты құқықтар да 
қарастырылды. Осылайша, әйелдердің мәртебесін 
көтеру идеясы І–ші жалпықазақ съезінің шешімінде 
көрініс тапты. Осы мәселе бойынша төмендегідей қаулы 
қабылданды:

1. Әйелдердің саяси құқықтары ерлермен тең болуы 
керек;

2. Некеге тұру құқығы әйелдердің өзіне байланысты;
3. Қалымды жою;
4. 16 жасқа толмаған қыздарды некеге беруге тыйым 

салынады;
5. 16 жасқа толмаған қыз бен 18 жасқа толмаған 

жігіттерге неке қию рәсімін молдаларға жүргізуге тыйым 
салынады;

6. Той кезінде молдалар екі жақтың: қалыңдықтың 
да, күйеу жігіттің де келісімін алуы керек; 

7. Жесір әйел өз еркімен некеге тұруы тиіс, бірақ 
ешқандай жағдайда туыстық байланысы болмауы ке-
рек;

8. Бірінші әйелінің келісімімен екінші әйел алуға 
рұқсат етілген. Бұған әйелі келіспесе және кеткісі келсе, 
күйеуі оны басқа күйеуге шыққанша өз қамқорлығына 
алуы керек. Жеті атаға жетпеген қазақтарға неке қиюға 
тыйым салынған. 

Алаш партиясы бағдарламасының жобасында ұлт 
зиялылары Ресей Федеративтік Республикасында дін-
ге, шыққан тегіне, жынысына қарамастан адамдардың 
тең екендігін атап көрсетті. Сөйтіп, Ә.Н. Бөкейханов 
пен басқа да ұлт зиялылары әйелдер мәселесін қазақ 
жерінде әрекет ететін қазақтардың әдет-ғұрып құқығы 
негізінде шешім шығаратын қазақ әдет-ғұрыптары мен 
билер сотының ықпалынан алып тастады. Сонымен 



182

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

қатар, олар қазақ әйелдеріне өз тағдырын өзі басқаруға 
және қайтыс болған күйеуінің туысқанына тұрмысқа 
шықпауына мүмкіндік берді, өшпенділік дәстүрі жойыл-
ды Ақ жол 2020:165]. Бұл қоғамның дамуы үшін про-
грессивті, маңызды іс болды. Кейінірек, кеңестік кезеңде 
«Алаш» бағдарламасы жобасы авторларының неке, туу, 
өлу және ажырасу фактілерін есепке алу туралы ой-
пікірлері АХАЖ органдарын қалыптастыру түрінде пай-
даланылды.

Нәтижесінде, Алаш бағдарламасы мен Бүкілқазақтық 
съезд жоспарларында әйел мәселесі қарастырыла ба-
стады. Заң мен сот алдында барлығы тең, ешкімді тегіне, 

әлеуметтік, лауазымдық және мүліктік жағдайына, жы-
нысына, нәсіліне, ұлтына, тіліне, дінге, көзқарасына, на-
нымына, тұрғылықты жеріне және өзге де мән-жайларға 
байланысты кемсітуге болмайды. Соның ішінде, әйел 
құқығы мәселесі бірінші орында тұрды, жесірлердің 
құқықтарын сотта қорғауды еңгізу және әйелдердің ер-
лермен тең құқықтарын қамтамасыз ету мәселелері де 
қамтылды. Осы сынды Бөкейхановтың жеткен жетістік-
тері бүгінгі таңдағы маңызды өзгерістердің бастамасы 
болды. 

Ғылыми жетекшісі
т.ғ.д., профессор Нұртазина Н.Д.

Әдeбиeт
Aлаш қозғалысы. Құжаттар мeн матeриалдар 

жинағы. Сәуір 1901 ж. – жeлтоқсан 1917 ж. / құраст. 
Қ.С. Алдажұманов, А.С. Зұлқашева, М.Қ. Қойгелдиев, К. 
Нұрпейіс, С.К. Рүстемов, Е. Сайлаубай, Ш.Б. Тілеубаев, 
Е.В. Чиликова. – Алматы: Aлаш, 2004. – Т.1. – 552 б.

Ақ жол (газеті): көптомдық. / құраст. Х. Есенқарақызы. 
– Нұр-Сұлтан: Алашорда, 2020. – 384 б. 

Букeйханов А. Бeсправность киргизских молодух / А. 
Букейханов // ЦГУ РУ. Туркeстанскиe вeдомости. –7(20) 
марта 1902. – №19.

Джанпеисова М.М. Портреты казахской женщи-
ны в контексте исторического времени (ХІХ-ХХ ғ.) // 
Гуманитарлық және әлеуметтік ғылымдардың қазіргі 
мәселелері: Қазақстан Республикасы Тәуелсіздігінің 
25 жылдығына арналған халықаралық ғылыми-прак

тикалық конференция материалдары / Жалпы редак-
циясын басқарған А.Қ. Құсайынов. – Астана: Еуразия 
гуманитарлық институты, 2016. – 418 б.

Забих Ш.А. Защита прав жeнщин в политико-право-
вых взглядах казахской интeллигeнции начала ХХ вeка 
/ Ш. А. Забих // Наука и жизнь Казахстана. –Алматы. – 
2020 – №4. – С.10 

Семби М.К. Кемпір-Небесное божество / М. К. Семби 
// «Л. Н. Гумилев мұрасы және қазіргі еуразиялық интег-
рация»: Лев Николаевич Гумилевтің туғанына 100 жыл 
толуына арналған ІХ Еуразиялық ғылыми форумның 
еңбектері / Жалпы ред.басқарған Е.Б. Сыдықов. – Аста-
на: Л.Н. Гумилев атындағы ЕҰУ баспасы, 2012. – 119-
124 бб.



183

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Қазақ және басқа да түркі халықтары Алтын Орданың 
мұрагерлері болып табылатыны тарихымыздан белгілі. 
Тарихта «Алтын Орда» және «Жошы ұлысы» деген ат-
пен белгілі мемлекеттің құрылуы XIII ғасырдың 40–60 
жылдарына жатады.

XII ғасырдың аяғы мен XIII ғасырдың басында 
«Шыңғысхан» атымен тарихқа енген Тимучин шашы
раңқы және бір-бірімен соғысқан моңғол тайпала
рының басын біріктіріп, шамамен 20 жыл ішінде үлкен 
аумақтарды жаулай отырып «Ұлы Моңғол» империясын 
құрды. Моңғол империясын кейіннен Шыңғысхан өз 
мұрагерлерінің арасында өзара алауыздық тумау үшін 
ұлдарына үлестіріп берді. Тарихта Алтын Орда деген 
атпен белгілі Жошы ұлысының негізі Шыңғыс ханның 
көзі тірісінде қалана басталды. Ортағасырларда оғыз-
қыпшақ кезеңінен бастау қазақ халқының этногенезі Aл-
тын Opдaның тұсында түркі–моңғолдық дүниетаныммен 
ұштасып, ХV ғасырдың ортасында қазақ хандығының 
құрылуымен аяқталды. Соған орай бізде бұрыңғы 
оғыз-қыпшақ кезеңін баяндайтын тарихи санамен бір-
ге, енді моңғолдық кезеңдегі тарихи сана қалыптасты. 
Біздің тарихи санамызға алдымен Шыңғысханның 
бейнесі(образы) кірді. Одан кейін барып Жошы ханның 
Өзбек ханның, Тоқтамыс, Едінің бейнесі біздің тарихы-
мызбен біте байланысып отырғаны белгілі. Бүгінгі таңда 
Жошы да, Шыңғыс хан да, Едіге де тарихи ата-бабала-
рымыз бейнесінде, біздің тарихымызбен тығыз байла-
нысты болып отыр. Бұрынғы келе жатқан тарихи сана-
мыз моңғолдар билігімен, Чингизизм идеологиясының 
орнауымен тарихи санамызды өзгеріске ұшыраған еді. 
Әсіресе Алтын Орда дәуірінен келе жатқан шыңғыстық 
идеология мен исламның таралуының әсеріне бай-
ланысты тарихи тарихты айту дәстүрінің өзгерістерге 
ұшырағаны айқын.

ЕСІМХАНОВ К. 

Есімханов Керім 
Әл–Фараби ат. Қазақ Ұлттық Университеті,

Алматы қ., Қазақстан;
agulzhazira@mail.ru

АЛТЫН ОРДА ТАРИХНАМАСЫНДАҒЫ ШЫҢҒЫСТЫҚ 
ИДЕОЛОГИЯНЫҢ ОРНЫҒУЫ

Жоғарыда атап өткеніміздей этникалық құрамы 
жағынан бұл империя Тынық мұхитынан Атлант 
мұхитына дейін созылды. Тарихта Алтын Орда деген 
атпен белгілі Жошы ұлысының негізі Шыңғыс ханның 
көзі тірісінде қаланды. XIII ғасырдың 40-шы жылдары 
Алтын Орданың құрылу мерзімі айтарлықтай шартты 
болды. Негізінен Жошы ұлысы ұзақ жылдар бойы Ұлы 
Моңғол империясының қол астында болды. Мыса-
лы, М.А. Усманов тек 1266-82 жылдары таққа отырған 
Менгу–Тимур Тәуелсіз егемен ретінде ақша шығара 
бастағанын және «осы ханнан бастап Орда билеушілері 
орыс жылнамаларының алғашқы редакцияларында 
жүйелі түрде цесарлар деп аталатынын айтады». Ал-
тын Орда, сарапшылардың пікірінше, Шығыс типіндегі 
феодалдық мемлекет болды. «Жошы ұлысының шека-
расы Шығыстағы Саяно–Алтай – Тянь–Шань таулары-
нан басталып, Сырдарияның төменгі ағысымен өтіп, 
Хорезмді, Солтүстік Каспий жазығын, Кавказдың едәуір 
бөлігін, соның ішінде Иран, Әзірбайжан, Қырымды 
және оңтүстігінде Қара теңіз даласын қамтыды. Ба-
тыста шекаралар оңтүстік орыс князьдіктерінің, саяси 
тәуелді елдердің, соның ішінде Ресейдің солтүстік-
шығыс князьдіктерінің жерлерін қамтыды. Александр 
Ярославичтің Бату ханға тәуелділігін мойындауының 
нәтижесінде Новгород княздігі де Жошы ұлысынан 
вассалды болды. Әрі қарай, Орал арқылы батыс 
және Оңтүстік Сібірді қамтыған Болгар патшалығының 
аумағын қоса алғанда, олар Саян тауларына жетті» 
[Жүгенбаева 2009] деп атап көрсетеді. 

1266 жылы Берке хан қайтыс болғаннан кейін, таққа 
Бату Менгу-Тимур немересі отырды. Бұл уақытта Ал-
тын Орда тәуелсіз мемлекет болды. Хан Менгу–Ти-
мур Алтын Орданың ресми танылуын растады. Ақша 
оның атынан шығарыла бастады. 1269 жылы Талас 

Аннотация. Аталған мақалада ортағасырлар тарихында маңызды рөл атқаратын Алтын Орда тарихына, оның 
ішінде шыңғыстық идеологиия мәселесі қарастырылады. Аталған кезеңдегі тарихи деректер мен ортағасырлық 
мәселеге қатысты ғалымдар еңбектеріне сүйене отырып, шыңғыстық идеологияның Ақ Орда, Қазақ хандығымен 
байланысы сөз болады. 

Түйін сөздер: Шыңғыстық идеология, ұлыс. Орда, оғыз–қыпшақ, тарихи сана.

© Есімханов К. 



184

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

өзенінде өткен құрылтайда Жошы, Үгедей және Шағатай 
ұлыстарының шекаралары нақтыланып, олар Құрылтай 
шешімімен үш тәуелсіз мемлекет ретінде танылды. Бұл 
тәуелсіздік заңды түрде рәсімделді және жалпы келісім-
мен бекітілді.

Ал елді басқару диван Кеңесінің қолында бол-
ды, жергілікті басқару төрт Ұлыстың әмірінен тұратын 
хан жанындағы Орталық аппаратқа – диван кеңесіне 
бағынатын орталық әкімшілікпен тығыз байланысты 
аймақтық билеушілердің қолында болды. Әскери-
полицейлік сипаттағы істерді басқару беклярибек 
арқылы, ал азаматтық істер бойынша, дәлірек айтқанда 
қаржы-салық бойынша жүзеге асырылды.Негізінен 
Өзбек хан мен оның ұлы Жәнібектің билік ету кезеңі 
– Алтын Орданың гүлдену кезеңіне сай келді. Осы 
кезеңде ел жоғары өркениет мемлекетіне айналып, 
елде экономиканың өрлеуін бастан өткерді. Алтын Орда 
экономикасының негізін бір жағынан егін шаруашылығы 
мен мал шаруашылығы құраса, екінші жағынан ол 
жоғары дамыған қалалардың елі, халықаралық сауданың 
орталығы болып саналды. Сауда жолдарының рөлін 
атап өте отырып, зерттеуші И. Л. Измайлов былай деп 
жазады: «бұл материалдық құндылықтардың қозғалу 
жолдары ғана емес, сонымен қатар ақпарат – мәдени 
және технологиялық жетістіктер, діни уағыздаушылар 
болды» [Измаилов 2008: 18]. 

Жалпы Қазақ хандығы құрылған тұста оның ішкі және 
сыртқы саясатты жаңғырту қажеттілігі «шыңғысшылдық» 
идеологияның диктатурасы жағдайында болып, 
қазақтардың саяси мінез-құлқына әсер етті, олар 
бастапқыда ханды тек шыңғысидтерден ғана елдің бас-
шысы ретінде таңдау құқығын мойындағаны белгілі. 
Десек те Қазақ хандығы пайда болғаннан кейін атты-
көшпелі өркениетті қалыптастырған дала демократия-
сына тән ерекшелік бостандыққа көңіл бөлінгендігі бел-
гілі.

Шыңғыс хан есіміне мистикалық табыну мәселесін не-
гізінен дала әдет–ғұрыптары бойынша жоғарғы билікке 
монополиялық құқығы бар Шыңғыс ұрпақтары қолдады. 
Сондықтан да Алтын Орда дәуірінде Шыңғыс ханның 
ұрпақтары мен оның мұрагерлері өз халықтарының ара-
сында ерекше психикалық қойма, мемлекеттілік туралы 
идеялар мен өздерінің үстем идеологиясы-шыңғысизмді 
бекітуге ұмтылды [Тизенгаузен 1884: 221].

Бұл чингизидтік идеология немесе ұстаным 
философиялық тұрғыдан «әлемнің Шайқаушысы» руы 
табиғаттан тыс шығу тегі бар, демек, билікке Құдайдың 
тағдырымен келген деген ниеттен туды. Осыған орай, 
моңғол дәстүрі сақталған аумақтарда Шыңғыс ханның 
ұрпақтары саяси, құқықтық және басқа да салаларда 
ерекше құқықтарға ие болған ерекше әлеуметтік топты 

құрады. Мысалы, қазақ даласында бұл идеология Бөкей 
ордасындағы хан билігін патша өкіметі жойғанға дейін 
1845 жылға дейін ықпал еткенін көре аламыз. 

Моңғол империясының әртүрлі бөліктеріндегі 
шыңғысизмнің үстемдігінің айқын дәлелі сол дәуірдің 
көптеген жазба ескерткіштерінен де көруге бо-
лады. Мысалы, Рашид-ал Диннің «Джами ат-та-
варих», «Құпия аңыз», Муин–ад–дин Натанзидің 
«Искандердің анонимі», Өтеміш Қажының «Шыңғыс 
намэ», Қадырғали бек Жалаиридің «Джами ат-тава-
рих» және тағы да басқалары. Олардың қатарында 
Шыңғыс идеологиясының жолсерігі XVII ғасырдағы 
Хиуа тарихшысы Әбілғазы Бохадур ханның «Шаджара-
йи-турк ва могул» атты белгілі еңбегі де бар. Автордың 
шығу тегі бойынша Шыңғыс, шайбанид екендігі белгілі. 
Оның «Шаджара-йи-турк ва могул»,яғни»Түріктер мен 
моңғолдардың шежіресі» атты еңбегі өзінің тақырыптық 
бағыты бойынша екі бөліктен тұрады. Олардың бірін-
шісінде Шыңғыс хан жаулап алғанға дейінгі түркі және 
моңғол халықтарының тарихына сипаттама беріл-
се, екіншісінде жаулап алынған территорияларда 
моңғолдар құрған мемлекеттердегі саяси оқиғалар мен 
хан әулеттерінің тарихын негіздеуге тырысқан [Сейдім-
бек 2008: 167].

Әбілғазы алғаш Оғыз хан туралы түркі аңыздарын 
суреттей келе, одан әрі ұйғыр, қыпшақ, қаңлы, ха-
лаж, Қарлұқ және басқа да түркі тайпаларының ата-
бабаларының қамқоршысы болған Ұлы Оғыз ханды 
моңғол ханның немересі, яғни моңғол ханы деп атайды.

Шыңғыс хан келгенге дейін Оғыз хан туралы аңыздың 
өзіндік дала идеологиясы, көшпенділердің қоршаған 
әлемнің пайда болуы туралы иллюзиялық түсінігінің 
негізі болғанын атап өту қажет. Түркілердің миф – ге-
неалогиялары иерархиялық болды, яғни өзара қарым-
қатынастардың күрделі жүйесіндегі әрбір тайпаның 
орнын анықтады, бұл ретте алғашқы саты оғыздарға 
тиесілі болды. Оғыздардың арғы ұрпақтары, қазіргі 
түрікмендер, түріктер мен азербайжандар әлі күнге 
дейін көптеген түркі халықтарының негізін салушы Оғыз 
хан туралы аңыздарды халық жадында сақтап келеді.

Содан кейін, түркі, Әбілғазы, ұлыстар тұрғысынан 
сипатталғаннан кейін, ол моңғол тайпаларының 
тарихын генеалогиялық дәстүртүрінде баяндай-
ды. Бұл генеалогиялық баяндаудың басты наза-
рында Шыңғыс ханның патшалық руы жатыр және 
моңғол тайпаларының шығу тегі бойынша осы руға 
жақындығының иерархиялық құрылымы көрсетілген.
Осылайша Әбілғазы еңбегінде екі идеология: түркі және 
моңғол идеологиясы баяндалған. Көрнекті қазақстандық 
тарихшы В.П. Юдиннің пікірінше, шыңғысизм жаулап 
алушылардың идеологиясы ретінде өзінің «оғыз»түркі 



185

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

философиясын құлатқан. Ол Шыңғыс ұрпақтарының 
мүдделеріне сәйкес келмеді, өйткені ол басқалардың 
сайлануын жариялады.

Сол сияқты Шыңғыстан шыққан Әбілғазы, Оғыз хан-
ды моңғол ханның немересі деп атай отырып, моңғол 
идеологиясын түркілерден жоғарықоюға тырысқанын 
байқауға болады.

Әбілғазы шығармасында моңғол рулары мен 
тайпаларының иерархиясын буржигин-кият руымен 
байоаныстыруға тырысады. Яғни, моңғолдардың ежел-
ден екі тармаққа бөлініп, ақсүйектер бөлігі Қият руы 
болса, ал жалпы моңғолдарды «дерлигин» деп атай-
ды. Аңызға сүйенгенде қияттардың ұрпағы «Киян», ал 
дерлигин «Нюгуз», екеуі де моңғол ханның балала-
ры болған. Киян тақтың мұрагері болды, өйткені оның 
ұрпақтары дерлигиндерге қатысты сайланды деп санал-
ды. Басқаша айтқанда, моңғолдардың бұл бөлімдері: 
еке–моңғол (ұлы моңғолдар) және су–моңғол (су 
моңғолдары) деп аталады [Әбілғазы 1992: 67].

Алайда Шыңғыс хан Әбілғазының куәлігі бойын-
ша тек ақсүйектер қияттарынан ғана емес, Құдайдың 
таңдаған нирундарының арасынан сайланған 
адамдардан шыққан. Сол тұстағы әйгілі аңыз бойын-
ша, моңғолдардың патшайымы Алангова оған ай 
сәулесінде тұрған адамнан үш ұл туды. Алангованың 
осы үш ұлы қияттардың арасында ерекше нирун руын 
құрды. Әбілғазы Шыңғыс ханның әкесі Есугей–баһадур 
табиғаттан тыс күштердің араласуынан болған нирун-
дардан шыққанын дәлелдеуге тырысады. 

Десек те, Шыңғыс хан әулетінің ерекшелігі тура-
лы аңыз тек Орталық Азияда чингизидтердің билік 
орнатқаннан кейін пайда болды деп болжауға әбден 
болады. Мәселен, тарихшы Е. Кычановтың болжамы 
бойынша, Темучжин, яғни болашақ Шыңғыс хан, шығу 
тегі бойынша ең асыл емес еді, бірақ ең алдымен өзінің 
жеке қасиеттері үшін Ұлы хан болып сайланады.

Сонымен қатар, Шыңғыс ханмен соғысқан 
халықтардың барлық билеушілері: Керейіт Унг–хан, Най-
ман Тайянг–хан, Хорезм шах Сұлтан–Мұхаммед және 
басқалары «Шаджара–йи–туркте» қақтығыстардың 
бастаушылары ретінде көрсетілген.Мысалы, Әбілғазы 
Шыңғыс хан Сұлтан Мұхаммедтің оған қарсы ештеңе 
жоспарламайтынына және өзі «оған зиян келтіретін 
ештеңе жасамайтынына»шын жүректен сенімді 
болғанын жазады. Бірақ Мұхаммедтің бұйрығымен 
Шыңғыс хан көпестері мен елшісінің өлтірілуі болмағанда  
әлемді бұзуды ойламағандығын да атап өтеді. Шыңғыс 
ханның сұлтан-Мұхаммедпен қақтығысының себебін 
осылай атай отырып, Әбілғазы тарихты өзінің қуатты 
ата-бабасының пайдасына түсіндіруге тырысады [Уте-
мишхаджи 1992: 92].

Жалпы, шыңғыстық идеологияны Ұлы империяны 
құрушы Бату ханның өкімінен де көруге болады. Де-
шті Қыпшақ даласында ұзақ уақыт бойы қасиетті деп 
саналған.Шыңғыс ханның барлық кейінгі ұрпақтары үшін 
бұл Шыңғыс ханның ерік-жігерінің қасиетті Заңы болды 
Бұл  Әбілғазы еңбегінен де көрініс береді.

Осылайша, Әбілғазы өз еңбегінде тарихты субъ-
ективті және біржақты сипаттай отырып, Шыңғыс 
шайбанидтің мүддесін қорғайды. Шыңғыс идеологиясын 
қуаттай отырып, тарихшы шайбанид оны өзінің сыртқы 
саяси мақсаттарында да қолданады. Атап айтқанда, 
тарихи фактілерді қайта атай отырып, алғашқы 
шыңғысидтердің беделіне сілтеме жасайды.

Әбілғазы еңбегінің біз қарастырған бөлігі XIV 
ғасырдың басындағы парсы тарихшысы Рашид–ад–
Диннің «Джами–ат–таварих»шығармасын құрастыру 
болып саналады. Бұл автордың өзі «Шаджара–йи–
турк»беттерінде де танылған. Әбілғазы өз еңбегін түркі 
тілінде жазып, оны қалың көпшілікке түсіндіруге тыры-
сады. 

Қалай десек те деректер көрсетіп отырғандай, XIII-
XV ғасырлар аралығында Еуразияның орталығындағы 
өмір сүрген Алтын Орда мемлекеті өзінің сау-
да–экономикалық, саяси, мәдени жағынан тиімді 
орналасуының арқасында Батыс пен Шығыс әлемін 
байланыстырып тұрды. Бұл тұрғыда Алтын Орданың 
өңірлік басымдығымен таныс Еуропалық, әсіресе 
ортағасырлық Италияның қала-мемлекеттерінің 
саудагер-көпестері, миссионерлері мен елшілері өз 
мүдделеріне орай байланыс жасай бастады. Өзара 
жалғасын тапқан құрлықаралық сауда жолы  Қара теңіз, 
Поволжье, Солтүстік Кавказ өңірлерінде екі мықты 
мемлекеттің арасында өзара алыс-беріс пен бірге 
бәсекелестік орнатқандығын, шыңғыстық әулеттің ере-
кше басымдылығын көруге болады. Соған орай тарих-
та ерекше орны бар Алтын Орданың құрылғанына 750 
жылдық, Жошы ұлысының 800 жылдық  мерейтойының 
аталуы шыңғыстық идеология мен қатал заңның же-
місі болуы керек. Ал Қазақстанның ұлттық тарих 
тұжырымдамасы пайда болып, шыңғыстық «Ақ орда 
(Ежен ұлысы) – Қазақ хандығының үлгісі» деп саналуы 
шыңғыстық Алтын Орданың  туыс екендігін көре ала-
мыз. 

Оның бір дәлелі қазақтардың барлық дерлік эпо-
стары мен фольклоры Алтын Орда дәуіріне немесе 
Алтын Орданың үзінділерінде пайда болғандығын 
көреміз. Қазақ фольклорын алсақ (мысалы, Қазақ 
фольклорының 100 томы Бабалар сөзі [Султанов 2001: 
167] немесе Әуезов Қодар аударған өлеңдер [Сейдімбек 
2008: 183]), онда Алтын Орданың саяси қайраткерлері 
мен ақындары (Қазақ хандығы пайда болғанға дейін) 



186

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

басты кейіпкерлер болып табылады. Мұндай кейіпкер-
лер Едіге және оның ұрпақтары, Әз-Жәнібек (Алтын 
Орда ханы Жәнібек), Жошы, Майқы би, Тоқтамыс және 
Алтын Орда тарихының басқа да көптеген кейіпкер-
лері. Сонымен бірге қазақ фольклорында «Ақ Орда» 
деп аталатын хандардың (Орда-эджен ұлысы) және 
Моғолстанның Тхан есімдерінің атаулары жоқ. Тек 
Ежен-хан ғана кездеседі (аты Орда-эдженге үндес), 
бірақ ол әдетте онда қазақтардың батыры ретінде емес, 
қалмақтарға (қалмақтар мен жоңғарларға) қатысты 
қазақтардың антагонисті ретінде көрінеді. Мақсатты 
түрде көптеген қазақ зиялылары қазақтардың Алтын 
Ордадан шыққанын ұғынды. Оларды билеуші әулеттің 
ұрпақтары – шыңғыстықтар деп санады. 

Қалай десек те ел аузынан жинап алған аңыз әңгіме
лерді қарасақ көбіне біздің шығу тегіміз туралы, Қыпшақ 
хан, Оғыз хан туралы аңыздар бар. Кейінгі кезеңде 
моңғолдардың жаулап алу шанқыпшылықтарынан соң 
құралған Алтын Орда дәуіріндегі шыңғыстық идеология-
да уақыт пен талапқа сай өзгеріске ұшырап отырды. Бұл 
жерде исламның әсері бар. Кейбір шежірелерде Оғызды 
мұсылман етіп қойған, бұл да тікелей сол Алтын Орда 
дәуіріндегі тарихи сана. Бұл тарихи шындық, себебі бұл 
біздің халқымыздың этногенезіміздің қалыптасуындағы 

орны үлкен, ерекше Оғыз-қыпшақтық кезең [Юдин 
1983, Султанов 2001]. Сондай сияқты соңғы ерекше 
шешуші кезең бұл Х–ХY ғасырдың алғашқы жарты-
сы қазақ хандығының құрылуымен, қазақ халқының 
қалыптасуымен аяқталған, біздің қазақ халқының 
қалыптасуындағы соңғы кезеңіндегі осы Алтын Ордалық 
кезеңде бізде түркі моңғолдық дүниетаным тарихқа бі-
тее араласты. Енді бізде бұрынғы оғыз–қыпшақтық та-
рихи санамен бірге оғыз-қыпшақ кезеңін баяндайтын 
тарихи санамен бірге енді моңғолдық кезеңдегі тари-
хи сана қалыптасты. Бұған біздің тарихи санамызға 
Шыңғысханның идеялогиясы мен бейне кірді. Одан 
кейін барып Өзбек ханның бейнесі кірді, Жошы ханның 
бейнесі кірді, одан кейін барып Тоқтамыс, Едіге деген 
сияқтылар біздің тарихымызбен біте байланысып кетті. 
Қазіргі кезеңде біз үшін Жошы да, Шыңғыс хан да, Едіге 
де мысалы біздің тарихи ата-бабаларымыз, біздің тари-
хымызбен тығыз байланысты болып кеткен жайы бар. 
Шыңғыстық идеология мен исламның қазақ халқының 
тарихи санасындағы сабақтасуының, өзгеруінің бел-
гілерін де көруе аламыз. 

Ғылыми жетекшісі:
т.ғ.к., қауымд. проф. Ноғайбаева М.С. 

Әдебиет
Жүгенбаева Г. Дәстүрлі ауызша тарих: теориялық-

методологиялық және деректемелік аспектілері. – Ал-
маты: ҚазККА, 2009. – 66–68-бб.

Алпысбес М. Қазақ шежірелері – тарихи дерек ретін-
де: тарих ғыл. докт. автореф.: 07.00.09. – Алматы, 2007. 
– 57 б.;

Сборник материалов, относящихся к истории Золо-
той Орды. В.Г. Тизенгаузена. Извлечения из сочинений 
арабских. – СПб.,1884. - Т.І. – 563 с. 

Сейдімбек А. Қазақтың ауызша тарихы. Шежірелік 
деректерді пайымдау. – Астана: Фолиант, 2008. – 728 б.

Әбілғазы. Түрік шежіресі / Көне түрік тілінен аударған 
Б. Әбілқасымов. – Алматы: Ана тілі, 1991. – 208 б.

Утемиш-хаджи. Чингиз-наме // Факсимиле, перевод, 
транскрипция, текстологические примечания, исследо-
вание В.П. Юдина, подготовила к изданию Ю.Г. Барано-
ва, комментарии и указатели М.Х. Абусеитовой. – Алма-
Ата, 1992. – 107 с. 

Юдин В.П. Орды: Белая, Синяя, Серая и Золотая... 
// Казахстан, Средняя и Центральная Азия в ХҮІ-ХҮІІ вв. 
— Алма-Ата, 1983.- С.114.

Султанов Т.И. Поднятые на белой кошме. Потомки 
Чингизхана. — Алматы: Дайк-пресс, 2001. —243 с.



187

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Культура номадов Казахстана внесла свой неоцени-
мый вклад в сложение мировой истории. Казахстанские 
степи стали свидетелем многих по истине грандиозных 
явлений в истории: одомашнивание лошади, всадниче-
ская культура, звериный стиль, Великое переселение 
народов, татаро-монгольские завоевания, появление тя-
желой боевой конницы и т. п.

В данной статье автор предпринял попытку рассмо-
треть особенности казахского традиционного седла, его 
разновидности и строение. Традиционное седло казахов 
за весь период своего существования впитало огромный 
пласт культурных особенностей кочевых народов и его 
роль, значение и подтекст имеет глубокий характер. На 
вопрос: «Когда появились седла?» ответить довольно 
сложно. Ряд зарубежных исследователей предполагают, 
что появление сёдел с жестким остовом и стремян про-
исходит в скифское и хуннское время [Arendt 1934: 206–
208, Bushell 1910: 35, Laufer 1911: 23, Werner 1953: 53].

В своих трудах С.В. Киселев и Л.Р. Кызласов утвер-
ждают, что седло и стремя появились в хунно–сармат-
ское время, которые датируются первыми веками I тыс. 
н. э. и отнесены к таштыкской культуре [Киселев 1949: 
242; Кызласов 1960: 140]. Н.Я. Бичурин утверждает, что 
седла с жестким островом вместе со стременами отно-
сятся к жужаням [Бичурин 1950: 204]. Этой точки зрения 
придерживается и С.И. Вайштейн, который считает, что 
нет доказательств того, что по степям Евразии седла и 
стремена разнесли жужани и приходит к выводу о том, 
что это было сделано древними тюрками и это точка 
зрения должна сохранять силу [Вайнштейн, 1966: 65].                   
К.Ш. Табалдиев уточнил, что ряд находок седел древ-
нетюркского периода на Тянь-Шане должна относиться 
не к древнетюркскому времени, а к эпохе развитого сред-
невековья [Табалдиев 1996: 36].

ЖАНАТАЕВ Д.К. 

Жанатаев Диас Кумырбаевич 
Евразийский национальный университет им. Л.Н. Гумилева,

Нур–Султан, Казахстан;
dias.zhanatayev.02@gmail.com

ТРАДИЦИОННОЕ СЕДЛО КАК ПОКАЗАТЕЛЬ АПОГЕЯ 
РАЗВИТИЯ КУЛЬТУРЫ КАЗАХСКОГО НАРОДА

Само седло имеет сложную структуру. Составные 
части, а также его подвиды зависели от региона, в кото-
ром оно применялось или изготовлялось. В соответствии                  
с этим его значимость и состав могли хоть и не сущест-
венно, но отличаться. 

Одну из попыток классификации древнетюркских се-
дел предприняла А.А. Гаврилова на примере кудрыгин-
ских седел VI–VII вв. Она разделила седла на два типа: 
мужское и женское. «Мужские» седла представляли со-
бой высокую, дугообразную переднюю луку, к которой 
крепились костяные накладки. «Женские» седла име-
ли низкую переднюю луку с аналогичными накладками                   
[Гаврилова 1965: 85]. Таким образом, автор определила 
разницу седел по размеру луки и наличию накладок. 

Не менее важна и технология изготовления седел. На 
примере запечатленных изображениях на фотографи-
ях XIX века из фондов Центрального Государственного 
Музея Республики Казахстан можно увидеть, что среди 
казахов имелись профессиональные мастера по изготов-
лению седел. Изображения позволяют нам увидеть про-
цесс изготовления седла с использованием специальных 
инструментов, местного сырья и наличие собственного 
подхода в создании накладок.

Структурно седло состоит из двух лук – передней и 
задней, двух боковых частей – пластины и центральной 
рамы. Для средней и боковых частей подбирались плош-
ки правильной формы без сучков. 

Мастера по седлам, они же седельщики, собирают 
составное седло из деревянных деталей, для изготов-
ления которых используется древесина березы, тополя, 
джиды, тальника, поскольку она мягкая и прочная однов-
ременно. Основа седла состоит из луки. Для луки брали 
ту часть березового ствола, в котором она разъединяется 
в две стороны. В Центральном и Северном Казахстане 

Аннотация. Цель данной статьи рассмотреть основные виды и составные части тюркского седла. В данной ста-
тье предпринята попытка изучения различных видов казахских седел, составных частей и территории распростра-
нения. Автором была предпринята попытка определения их особенностей и происхождения названия. Обобщён 
материал о технологии изготовления, размерах и конструкции, и сборки. Принципиальные отличия в их строении 
не выделены, их разнообразие определяется только территорией бытования. 

Ключевые слова: седло, ер, упряжь, лука, навершие, остров

© Жанатаев Д.К.



188

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

луку изготавливали и из корня березы [Аргынбаев 1987: 
21]. 

На первом этапе ствол очищают от коры и оставляют 
в тени сушиться. Корни тоже предварительно необходи-
мо просушить. Из заготовок изготовляется грубая форма 
будущего седла и снова сушится. Далее все детали кипя-
тятся в казане с соленой водой примерно на время дойки 
кобылицы и снова оставляются в тени для хорошего про-
сыхания. По словам мастеров, дерево, “сваренное” в со-
леной воде, никогда не трескается [Аргынбаев 1987: 21].

Деревянные части шлифуются рашпилем, кусоч-
ками стекла. После тщательной обработки, шлифовки 
деталей седло собирается. Соединяют части составно-
го седла желтым клеем, изготовленного из компонентов 
дерева, и черным – из мяса отощавших животных. Для 
того, чтобы приготовить клейкое вещество черного цвета, 
в мясо добавляют порезанную на мелкие кусочки засох-
шую верблюжью шкуру и долго кипятят в большом коли-
честве воды в казане пока мясо не примет мягкую кон-
систенцию; затем бульон процеживают, а твердую массу 
выбрасывают. Жидкость после остывания превращается 
в черный клей [Аргынбаев 1987: 21]. 

Другим способом соединения частей является прием 
с использованием гвоздей или кусками кожи в виде рем-
ней и лент.

Так же стоит отметить, что не менее значимую роль 
играло украшение седел, которое, по сути, являлось од-
ним из отличительных особенностей отдельных видов. 
Преимущественно, такое наблюдение зафиксировано 
между мужскими и женскими седлами. Как правило, сед-
ла для женщин делают большими и украшают резьбой, 
узорами, другими деталями, но встречаются они редко.  
В 70–80–х годах прошлого века женские седла практиче-
ски перестали делать [Аргынбаев 1987: 21].

Исследование седел свидетельствуют о том, что на 
территории Казахстана были распространены несколько 
видов седел. Остановимся на некоторых из них. Первый 
вид седла – «ер тоқым» или “кұранды ер”, составное 
седло. Оно обычно встречается в Южном Казахстане, на 
востоке Карагандинской области и в южных регионах Ак-
молинской, Костанайской, Павлодарской областей. Осо-
бенность данного вида состоит в том, что они составные, 
имеющие такие части, как лука, остов и две боковые на-
кладки. Существует мнение, что вид «ер токым» получил 
свое название благодаря наличию кожаного чепрак-пот-
ника (турман, тоқым), отсюда и происходит название «ер 
тоқым» т. е. седло чепрак-потником [Джанибеков 1982: 
47].

Следующие вид седла – «үйрек бас ер» (утиная го-
лова) или уткоголовое седло. Ареал распространения: 
Южный Казахстан и Приаралье. Однако подобные эк-
земпляры встречаются и у казахов, живших по берегам 

рек Тургай и Иргиз, а также на землях Кокшетау. Кроме 
передней луки, которая наподобие утиной головы выда-
ется вперед, седло этого вида мало чем отличается от 
вышеупомянутого составного седла. Деревянный остов 
делается из четырех деталей, которые соединяются при 
помощи гвоздей, затем весь остов зачехляется грубой ко-
жей или сафьяном [Джанибеков 1982: 48].

«Шошақ бас ер» (остроконечная голова) – седло с 
острой головкой луки, распространено на территории 
Восточного Казахстана. Это наиболее архаичный тип 
седла с передней лукой, оформленной в форме головки 
водоплавающей птицы (құс ағаш ер, үйрек бас ер) или 
преимущественно рогов архара (балдақ ер, ақ бас ер, 
шошақ бас ер). В основе оформления луки заложен тоте-
мический образ животных, хорошо известных по древней 
мифологии и шаманизму кочевых тюркоязычных наро-
дов евразийских степей. Отсюда и происходит вид сед-
ла «шошақ бас ер», седла с таким навершием являлись 
чаще всего мужскими [Джанибеков 1982: 48].

«Қозы құйрық ер» – вид седла был распространен 
у казахов, живущих на полуострове Мангистау и по бе-
регам реки Эмба, по форме напоминающий курдюк яг-
ненка. Иногда его называют и по-другому – «ақ бас ер» 
– седло с белой головкой или «шошақ бас қазақы ер» 
– остроголовое казахское седло. У седла «қозы құйрық 
ер» имеется много общего с составным седлом. Но все 
же оно не является его разновидностью. «Қозы құйрық 
ер» делают из пяти деталей березовых чурбачков. Хотя 
внешне оно мало чем отличается от составного седла, 
но в технологии изготовления, в основном в соедини-
тельных элементах, а также в украшении, заметны зна-
чительные отличия. Одна из особенностей детали седла 
заключаются в том, что скрепляются они не посредством 
клея, а с помощью гвоздей. 

«Бітеу ер» – это особый вид седла, деревянный остов 
которого, как правило, выдалбливался из цельного куска 
дерева твердой породы (бітеу ер).

«Қалмақы ер» – являлся седлом найманского типа. 
Передняя лука его, слегка изогнутая к верху, имеет во-
гнутые бока. Сверху и снизу она окаймлялась узкими ме-
таллическими полосками и украшалось по центру лишь 
плоскими пластинами, близкими по форме к накладкам 
калмыцких седел, поэтому в некоторых районах Казахс-
тана этот тип седел получил свое название от аналогии с 
калмыцкими седлами «калмакы ер».

У казахов, как и других тюркских народов, принято 
с детства обучать верховой езде. По сведениям Сяма 
Цяня, хуннский «мальчик, как скоро может сидеть на ба-
ране, стреляет из лука пташек и зверьков» [Бичурин 1950: 
40].  Для этого изготавливалось «ашамай» или «ашамай 
ер» – детская седёлка, предназначена для обучения де-
тей 4–5 лет езде верхом на лошади. Это седло неболь-



189

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ших размеров, которое имело две большие сумочки                                                                                                                  
по бокам, куда вставлялись ноги ребенка и фиксирова-
лись во избежание вероятности падения.

Можно утверждать, что казахские седла отличались 
структурой, формой и способом изготовления луки, со-
ставных частей, деревянной основой, размерами и ве-
сом. Так же стоит отметить о существовании таких седел 
как, «найманское», «керейское», «адайское», «уакское», 
«дулатское» и т. д. Считаем не правильным не обратить 
внимание на наличие разного рода названий седел, од-
нако склоны предполагать, что данные седла имеют 
лишь это условное название вышеупомянутых образцов, 
на которых преимущественно упражнялись верховой 
ездой тот или иной род. Необходимо отметить и сущест-
вование их привязки к названиям самих родов, например 
«северо-восточное седло найманского типа», «западное 
седло, адайский тип» и т. д. Схожее писал К.К. Арынов в 
своей работе «О популярности видов прикладного реме-
сла казахского народа» где выделял, что по конструкции 
и технике изготовления седла подразделяются на пять 
основных типов: восточный или найманский, централь-
но– и северо–казахстанский, западный, семиреченский и 
сырдарьинский [Арынов]. По мнению автора это свиде-
тельствует о том, что все эти названия являются скорее 
видами или подвидами седел «үйрек бас» «ер тоқым» 
«шошақ бас ер» и др., либо определённые типы седел 
условно привязаны географически регионам Казахстана. 
Выводы автор делает на основе отсутствия принципи-
альных отличий в составных частях, приемах и способах 
изготовления, оформления и внешнего вида сёдел.

Последнее, о чем стоит рассказать, это вес и разме-
ры сёдел. Вес седла зависел от веса материала, наличии 
инкрустации и т. д. Подлинно не зафиксировано каких 
размеров придерживались казахские седельщики при 
изготовлении сёдел, но обращаясь к современным спо-
собам можно судить о том, что размер зависел от разме-
ров лошади и всадника. За исходные данные у лошади 
брались: высота в холке, длина от груди до хвоста, объ-
ем туловища. От всадника требовалось же расстояние от 
коленного сустава до тазобедренного сустава в сидячем 
положении. Взяв во внимание эти данные, мастер изго-
тавливал седло, которое с большой долей вероятностью 
было сугубо индивидуальным для лошади и наездника, 
т.е. оно маловероятно подошло бы для другого всадника 
[Иванова].

Таким образом, можно констатировать, что сёдла 
являются ярким примером материальной культуры ка-
захов, атрибутом всаднической культуры в частности. 
Разнообразные форма и виды сёдел свидетельствуют 
о распространении их на всей территории Казахстана. 
Изучение данного вопроса показало, что регионы имели 

тесные контакты с другими территориями и шел процесс 
взаимопроникновения технологий изготовления седла. 
Однако, это не дает нам возможности четкого выделить 
распространение тех или иных видов на определённой 
территории. Наличие сёдел различных по половозраст-
ному признаку свидетельствует о том, что детей рано 
приучали держаться в седле и готовили из них будущих 
наездников. Женские сёдла не имели такого широкого 
распространения как мужские, но в то же время само их 
наличие указывает на равноправные отношения женщин 
и мужчин в вопросе верховой езды. Наличие собствен-
ного седла является признаком его активного использо-
вания. Внешний вид женского седла имел структурные 
отличия и различную степень инкрустации. Название 
сёдел, встречающихся в Казахстане, имеют различия 
исходя из структурных компонентов происхождения от-
дельных форм частей седла.

Научный руководитель:
Кошман Т.В.

Литература:
Аргынбаев Х.А. Ремесло казахского народа. – Алма-Ата: 

Өнер, 1987. – 128 с
Арынов К.К. О популярности видов прикладного реме-

сла казахского народа// Davaiknam.ru. Информационный пор-
тал Davaiknam.ru. URL: https://davaiknam.ru/text/k-k-arinov-o-
populyarnosti-vidov-prikladnogo-remesla-kazahskog . – (Просмо-
трено 15 марта 2022 г.).

Бичурин Н.Я. Собрание сведений о народах, обитавших в 
Средней Азии в древние времена. – М.–Л.: Изд-во АН СССР, 
1950. – Ч.I. – 380 с.

Вайнштейн С.И. Некоторые вопросы истории древнетюрк-
ской культуры (в связи с археологическими исследованиями в 
Туве) // Советская этнография. – №3. – 1966. – С.60-81.

Гаврилова А.А. Могильник Кудыргэ как источник по истории 
алтайских племен. – М. –Л.: Наука, 1965. – 144 с.

Джанибеков У.Д. Культура казахского ремесла. – Алма-Ата: 
Өнер, 1982. – 144 с.

Иванова Н. Как правильно определить размеры и подобрать 
седло? // Sedla.ru. Информационный портал Sedla.ru. URL: 
https://sedla.ru/blogs/kak-pravil-no-opredelit-razmery-i-podobrat-
ideal-noe-sedlo.html. – (Просмотрено 15 марта 2022 г.).

Киселёв С.В. Древняя история Южной Сибири. – М.–Л.: Изд-
во АН СССР, 1949. – 364 с. 

Кызласов Л.Р. Таштыкская эпоха в истории Хакасско-Мину-
синской котловины. – М.: Изд-во МГУ – 1960. – 198 с.

Табалдиев К.Ш. Курганы средневековых кочевых племен 
Тянь-Шаня. – Бишкек: «Айбек», 1996. – 256 с.

Arendt, W.W. Sur l’apparation de l’etrirchez les scythes // Eurasia 
septetriondis Antiqua. – Helsinki. – 1934. – T. IX. – 320 с.

Bushell, S.W. L’art chinois. – Paris. – 1910. – 351 с.
Laufer, B. Chinese Grav-Sculptures of the Han Period. – London. 

– 1911. – 45 с.
Werner, J. Beitrage zur Archaeologie des Attila-Reiches. – 

Munchen. – 1953. – 85 с.



190

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Түркімен халқы көне тарихы бар халықтардың бірі-
не жатады. Түркімен мәдениетінің қайнар көзі ежелгі 
дәуірлерден бастау алып, орта азиялық мәдениеттің 
келбетіне айтарлықтай үлесін қосты. Түркімендердің 
ұлттық дәстүрлері мен әдет-ғұрыптары заманауи 
түркімен қоғамының рухани тірегі болып табылады.

Түркімен халқының отбасылық дәстүрлер ішінен ең 
үлкені келін түсіру болып табылады [Diwangulyýewa, 
Gubaýew 2013; 54]. Келін түсіру дәстүріндегі ең жауап-
тысы құдашылық салты болып саналады.

Түркімендерде үйленудің алдыңғы шартты 
салттарының бірі – неке құдашылдығы. Оған сәйкес 
ұлдың ата-анасы бір-бірімен ақылдасып, ұлдары мен 
әулетке лайықты қызды таңдайды.

Бұрын түркімендер қалыңдық таңдауда бірнеше 
ұғымды басшылыққа алған болатын, яғни, құдалардың 
кім екені (тегі), келіннің қабілеті, белсенділігі, мінезі, 
сыртқы келбеті ескерілген. Түркімендер қызды қалай 
таңдаса, жігітті де солай таңдаған, яғни жігіт жақтың 
өзіне де әлгіндегі талаптарды қолданған. Бірақ жігіт 
таңдау мен қыз таңдаудың айырмашылығы, қыздың 
ата-анасы құдашылыққа келген адамдардың қандай 
екенін сұрап біліп алғаннан кейін ғана оларға өз хабар-
ламаларын айтқан. Түркімендердегі «қызға келер мың 
кісі – алып кетер бір кісі» деген нақыл сөздің мәні осыда. 
Соңында отбасы жиналысында келісімге келгеннен кей-
ін ғана құдашылық дәстүрі басталады [Diwangulyýewa 
2018: 121].

Құдашылық бұл өте нәзік іс саналған, ол үш кезеңнен 
тұрып, бірнеше адам арқылы жүзеге асырылды. Оның 
біріншісі «осмақшы» арқылы орындалған. Осмақшы – 
бұл құдашылықтың басын бастаушы, яғни мәмілегер 
болды. Ол әңгіме арасында қыздың ата-анасынан істің 
барлық мәселері бойынша ұстанымдарын білуге тыры-

ОРАЗБАЕВА К.Б.

Оразбаева Кумуш Бахадировна 
Л.Н. Гумилев ат. Еуразия ұлттық университеті,

Нұр-Сұлтан қ., Қазақстан;
kumush110@mail.ru

ТҮРКІМЕН ХАЛҚЫНЫҢ ҮЙЛЕНУ ТОЙЫНДАҒЫ ӘДЕТ–ҒҰРЫПТАРЫ

сты [Diwangulyýewa 2018: 121–122].
Егер осмақшының құдашылық істерінің орында-

луына көзі жетсе, кезек – сөз айтушыға беріледі, яғни, 
баланың ата–анасына беріледі. Әдетте, олар қасиетті 
саналған сәрсенбі күні қыздың үйіне барып, өз ниетін 
білдірген. Егер сөз айтушының сөзі қайтарылса, яғни 
қабылданбаса, қыздың ата–анасы қыздарын бергісі 
келмесе, онда «қызымыз жас», «әкеміз бен қызымыз 
риза емес» деген сияқты өте сыпайы сөздермен жауап 
берген. Егер олар мақұлдаса, «ойланайық, тағыда айна-
лып келіңіз» деп жауап қайтарған [Diwangulyýewa 2018: 
122–123].

Қасиетті ырымның үшінші кезеңі – құдашылық. 
Бұл салтқа отбасыда немесе әулет арасында қадірлі 
үлкендер, жігіттің ата–анасы бар бір топ болып қатысады. 
Құдашылықта ең бастысы ұл мен қыздың отбасының 
абыройы саналады. Келгендердің негізгі міндеті – 
құдалық қатынасын берік орнату болған. Нәтижесінде, 
екі жақ келісілген соң қыз бен жігіт үйленеді. Той күні бел-
гіленген соң қыз жағы да, жігіт жағы да тойға дайындық 
бастайды. Бұл кезде қыздың тойға дайындығы өзінің 
«бұкшасын» дайындаудан тұрады. Бұқшада қыздың 
киім–кешектері, ата–анасының берген әшекейлері мен 
кілемдер болады [Diwangulyýewa 2018: 122–123]

Түркімен отбасында анасы қызы әлі кішкентай 
кезден бастап оның бұқшасы үшін  әртүрлі кілемдер 
тоқиды. Ертеден келе жатқан әдет бойынша қыздарына 
кілем тоқуды үйрету аналардың міндеті болған. Бұл өнер 
бір жағынан шаруашылық үшін де маңызды болған. Ал 
тұрмысқа шығар кезде түркімен отбасында қызды кілем-
сіз жібермеген. Қазір де қыздар тұрмысқа шыққанда 
бұқшасында кілемді міндетті түрде алып кетеді.

Түркімендерде ХХ ғасырдың 50 жылдарға 
дейін келінді түйемен, арбамен әкелу әдет болған. 

Аннотация. Түркімен халқының салт–дәстүрлері мен рәсімдері үйлену тойларында жиі көрініс табады. Түркімен 
халқының үйлену тойында осмақшылық, бұқша жасау, баш салма, белдікті бекіту, гыңач, сәлемдесу тәрізді рәсімдер 
кезегімен орындалады. Үш күнге жалғасатын шарадағы әрбір рәсімнің түркімен халқының рухани байлығын көрсетіп 
тұратын ерекшеліктері бар. Салт–дәстүрлердің барлығы тек ұлттық калоритке бай көріністерден тұрады. Мұның өзі, 
ұлттық бірліктен ажырамаудың негізгі тармақтарының бірі болып саналады.

Түйін сөздер: түркімен, осмақшы, бұқша, гыңач, салт–дәстүрлер, рухани байлық.

© Оразбаева К.Б.



191

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Түркімендер той кезінде өздерін сәндеуді аз көріп, түйе 
мен аттарына дейін сәндеген. Оны «асмалық» деп 
атаған [Gurbanow, Gurbagulyýewa 2010:47]. Ал жақында 
қолданысқа енуімен ХХ ғасырдың 60–70 жылдары ма-
шиналар мен көліктердің әдемі безендірілген көліктерде 
әкелу дәстүрге айналған.

Күйеу жігіт қызды алып, үйіне келгенде, оларды ады-
распан жағып қарсы алған. Түрікмендерде «от астында 
бәле болмайды» деген дана сөзден адыраспан жағу әр 
түрлі апаттың алдын алады деп түсінілген.

Келін көліктен түсетін кезде жеңге көліктің есігін 
ашпай, өзінің той сыйлығын беруін сұрап, есікті ашпай 
тұрады. Содан кейін жеңгеге қайын анасы немесе қайын 
атасы сыйлық береді. Сосын көліктен келінді түсіреді. 
Осы кезде әйелдердің бірі адыраспанды жағып, қыздың 
айналасына айналдырады. Келінді оң аяғымен, әуелі 
енесінің бөлмесіне, сосын әпкесінің бөлмесіне кіргізеді.

Енесінің бөлмесіне кіргізгенде келіннің оң қолын сары 
майға, одан кейін ұнға батырады. Бұл дәстүр «келіннің» 
ризығы көп болсын, дастарханы әр қашан ұн мен майға 
тола болсын» деген ырымды білдірген. Келін өзінің ор-
нына барып отырғанда оның алдына көп балалы бол-
сын деп бір ұл немесе бір қызды отырғызған. Бұл келінді 
үйге әкелгенге дейінгі салт–дәстүрлер болып табылады.

Келін түскеннен соң күйеу жігіттің үйіндегі той 
жалғасады. Түркімендердің тойлары салтанатты түрде 
жалғасып, бақшы–күйшілер, ат бәйгесі, күрес және 
т.б ойындар өткізіледі. Ойынға қатысқан адамдардың 
бәріне тойдан сыйлық беріледі. Той болатын күні күйеу 
мен келіннің некесі қиылады. Некеден соң жастар тәтті 
өмір сүрсін деп бал және құмшекер қосылған «тәтті су» 
алдымен жас жігіттерге, одан кейін қыздарға, сосын 
тойға келгендердің барлығына таратылады.

Түрікмен тойында бірқатар дәстүрлерден кейін кеш-
кі үйлену тойының ең қызықты бөлігі «белдікті бекіту» 
дәстүрі орындалады. Бұл дәстүрге жас ұлдар мен қыздар 
және келіннің жеңгесі қатысады. Келін күйеудің бірінші 
болып белбеуін, сосын аяқ киімін, одан кейін тон мен бас 
киімін шешуі керек. Белбеу шешу рәсімі орындалғаннан 
кейін келіннің жеңгесі тойға сойылған малдың жүрегінен, 
бауырынан дайындалған қуырдақ әкеледі. Бұл ырым 
жас жұбайлардың жүрегінің әрқашанда бір болуы үшін 
жасалған 

Той келесі күнге жалғасып, тойдың ертесіне 
өтетін әдет – дәстүрлер жалғасады. Түркімен үйлену 
тойындағы ең танымал дәстүрлердің бірі – «баш салма» 
дәстүрі. Бұрын бұл дәстүр түрікмендер арасында тойдан 
кейінгі үшінші күні орындалған. Қәзір бұл ырым тойдың 
ертеңіне барлық өңірде тойланады. Рәсімнің мағынасы 
келіннің пәктік киімін ауыстырып, оны әйелдер қатарына 
қосудан тұрады. Бұл салтта әйелдер мен қыздар екі 
топқа бөлінеді. Әйелдер келіннің басына «гыңач» деп 
аталатын орамал байлайды. Сосын қыздар жағы оны 
атуға тырысып, оған қарсы тұрып, келінді қорғайды. 
Ақыры әйелдердің бірі келіннің басындағы гүл тақиясын 
шешіп келіннің басына «гыңачты» орайды. Келіннің 
басындағы гүл тақияны қайын сіңлісіне сыйлыққа береді 
[Diwangulyýewa 2018: 132]

Түркіменстанның кей жерлерінде тойдың үшінші күні 
таңертең келін сәлем салуға шығады. Бұл түрікменнің 
«сәлемдесу салты» деп аталады. Алдымен келін 
сәлемге келген кезде қайын атасы, қайын енесі, қайын 
жұрты жиналады. Келіннің қасындағы жолбасшысы ал-
дымен, қайын ата, сосын қайын енесін және т.б. болашақ 
туыстарын көрсетеді. Келін жұрттың алдында жүзін 
ашпай, сөйлемей иіліп сәлем береді. Оған баланың ата-
анасы мен туысқандары қатысады.

Жоғарыда аталған салт–дәстүрлер мен 
ырымдардың барлығы орындалған соң келін болашақ 
отбасына толықтай қосылады. Бұл арқылы халықтың 
рухани байлықтарын сақтап, болашақ ұрпаққа жетізу 
мұрасы көрсетілген. Салт–дәстүрлердің орындалуы 
отбасының ары қарай толықтай өмір сүруіне тілекші 
ретінде жасалғандығымен байланысты болған және өз 
жалғасын бүгін де тауып келеді. 

Әдебиет
Diwangulyýewa B., Gubaýew A. Ýokary okuw 

mekdepleri üçin okuw kitaby. – A.: Türkmen döwlet neşirýat 
gullugy, 2013. – 176 s.

Diwangulyýewa B., Perdeliýewa M., Gurbangulyýewa A. 
Türkmenistanyň etnologiýasy.Ýokary okuw mekdepleri üçin 
okuw kitaby. – A.: Türkmen döwlet neşirýat gullugy, 2018. 
– 176 s.

Gurbanow H.D., Gurbagulyýewa A. Türkmenistanyň 
etnologiýasy – A.: Türkmen döwlet neşirýat gullugy, 2010. 
– 274 s.



192

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Этногенетикалық процесстер даму барысында бір-
неше этаптарға бөлінеді. Антропологиялық зерттеулер-
ге қарағанда, ұзақ мерзімді этникалық даму барысында 
тұрғындардың европоидтық нәсілі тұрақты сақталса да, 
уақыт өте келе монғолоидтік нәсіл басым бола түскен. 
Тілдік тұрғыда да өзгерістер болып, осы территориялар-
да өмір сүрген ертедегі иран тілдес тайпалар түркі тіл-
дес тайпаларға ауыса бастайды.

Европалық кескіндегі үндіирандық андронов тайпа-
лары қола дәуірінде мал шаруашылығымен және жер 
өңдеумен айналысқан. Олардың ерте темір дәуіріндегі 
мұрагерлері сақтар мен савроматтар.

Евразияның далалық аймақтарын бүтіндей алғанда 
және Қазақстандағы этникалық процесстердің шешуші 
кезеңі б.д.д. 1 мың жылдықтың ортасындағы түркілердің 
батысқа қарай жаппай қоныстануымен тікелей байланы-
сты болды. Кең байтақ территорияда оңтүстік, оңтүстік-
батыс бағытта солтүстік Монғолиядан Әмударияға 
дейінгі (Жетісуды қоса) аймақта түркі тайпалары бір-
тіндеп қоныстана бастаған. Ежелгі сақ, сармат, үйсін, 
қаңлы тайпаларының ұрпақтары болып табылатын 
бұғы, бойырқу, беклі, қыбыр, түргеш, бұлақ, қарлұқ тай-
палары Қазақстан жерінің негізгі тұрғындары [Бартольд 
1921: 337-355].

VI ғасырдағы жаңа әлеуметтік қатынастар, ерте 
феодалдық түрік мемлекеті – Түрік қағанатының, кей-
інгі Батыс түрік қағанатының құрылуы түркі тілдес 
тайпалардың батысқа қарай үздіксіз ығысуына түрткі 
болды. Қазақстанның оңтүстік-шығысында құрылған 
Түргеш қағанатының (VII–VIII ғғ.) орталығы Талас пен 
Суябта орналасып, Шу мен Іле өзендері аралығындағы 
үлкен территорияда мекендеген тайпаларды біріктірді. 
Түріктер отырықшы егіншілікпен айналысып, қалалық 
өмірге жақындай түсті. VIII-X ғғ. Қарлұқ федерациясы-
на “қарлұқ” деген жалпы атпен көптеген: тукси, шігіл, 

ЖАНБОЛАТОВА Ә. Ж.

Жанболатова Әсила Жанболатқызы
Әл-Фараби ат. Қазақ Ұлттық Университеті, 

Алматы, Қазақстан;
zh.asila@mail.ru

ҚАЗАҚ ЭТНОГЕНЕЗІНІҢ ҚАЛЫПТАСУ КЕЗЕҢДЕРІ

азкіші, дулу, чоджи, чорук, арғу, барсхан тайпалары 
кірді. Сонымен қатар оғыз, ұйғыр, жетісулық соғдылар 
тобы да кірді. Қарлұқ этносаяси бірлестігінде монғолоид 
нәсілі араласқан европеоид нәсілі басым болды. 
Қарлұқтардың үлкен бір бөлігі Мәуеренахр жағына кетіп, 
өзбек халқының қалыптасуына негіз болған. Оңтүстік 
Қазақстан территориясында қаңлы, қанғар-печенег 
(Сырдария даласын мекендеген), Арал–Каспий бойы-
нан ас және аландарды және Жетісудан батысқа қарай 
жылжыған қарлұқ, холодж, чагра, чарук тайпаларын 
біріктірген оғыз мемлекеті (ІХ–ХІ ғғ.) өмір сүрді [Бекма-
ханова 1972: 127-134].

Оғыздар антропологиялық жағынан монғолоид 
нәсіліне жатты. Оғыздардың үлкен бөлігі Орта Азияға 
қарай жылжып, Қазақстан территориясында құрылған 
жаңа этно-саяси бірлестік қыпшақ мемлекетінің 
құрамына енді.

VIII–XI ғғ. Қазақстанның солтүстік, шығыс және 
орталық аудандарында өздерінің ерте феодалдық 
мемлекеттерін құрған қимақ және қыпшақ тайпалары 
өмір сүрді. Қимақ саяси бірлестігінің құрамына көшпелі 
және жартылай көшпелі түрік тайпалары қыпшақ, эй-
мур, имақ, татар, баяндур т.б. кірді. Қимақ мемлекетінің 
мұрагерлері қимақ бірлестігіндегі ең ірі тайпа қыпшақтар 
болды.

Қыпшақ тайпаларының мемлекеттік бірлестігі (ХІ–ХІІ 
ғғ.) құрамына көптеген түрік тайпаларын біріктіре оты-
рып Ертістен Жайыққа және Еділден батысқа дейінгі, 
оңтүстікте Балқаш көлінен оңтүстік-батыс Сібірдің ор-
манды алқаптарына дейінгі жерді алып жатты. Қыпшақ 
этносы жақын, туысқандық тегі жағынан емес, аймақтық-
шаруашылық байланысы негізінде біріккен көптеген 
рулар мен тайпалардан тұрды (қимақ, баяндұр, боғут, 
қаңлы, урох, югур, тоқсаба, өлтүрлі, иеті, бұржоғлы, 
анджоғлы, дұрұт т.б.).

Аннотация. Бұл мақалада Қазақ этногенезінің қалыптасу процессін сонау тайпалық қатынастардан тарқата қарастырады. 
Рулардың этникалық территориясының саяси түрде бірігуін сипаттай келе, Алтын Орда мен Шағатай мемлекетіндегі өзара жан-
жал мен соғыстың нәтижесінде пайда болған кіші ұлыстар мен иеліктер турасында мәліметтер береді. Сонымен қатар, автор 
осы аталған мемлекеттер құрамына кірген рулар мен ру бірлестіктеріндегі территориялық және саяси бірлікті, экономикалық 
мәдениетті әр аудан халықтарының бейбіт тіршілігін барынша ұғынықты түсіндіреді.

Түйін сөздер: Этникалық процесстер, этно-саяси бірлестік, феодалдық мемлекеттер, ұлыстар, рулар

© Жанболатова Ә. Ж.



193

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ХІ ғасырдың екінші ширегінде сол кезге дейін жаз-
ба деректерде “Оғыздар даласы” аталып келген дала 
Дешті-Қыпшақ атала бастады. Дешті-Қыпшақтың 
тарихи-географиялық аумағы Ертістен Днестрге дейінгі 
аймақты қамтыды. Оны шартты түрде Еділ өзені бойы-
мен екі ірі этноаумаққа: Батыс қыпшақ және Шығыс 
қыпшақ бірлестіктеріне бөлуге болады [Бернштам 1957: 
289-290].

Шаруашылықтың бірдей түрімен айналысуы, 
қоғамдық қатынастарының ұқсастығы, тілдерінің түсінік
тілігі бұл этникалық топтардың бір-бірімен бірыңғай эт
носқа жататындарын сезініп, қыпшақ атауын қабылдап, 
бірігіп кетулеріне көмектесті. Кейінгі жүз жылдықтағы 
саяси оқиғалар, түрлі соғыстар қыпшақ бірлестігін де 
ыдыратып, шығыс қыпшақтардың қазақ, қырғыз, өзбек, 
қарақалпақ, ноғай халықтарының шығуына негіз болуы-
на алғышарттар жасады. ХІІІ ғасырдың басында Шығыс 
және оңтүстік-шығыс Қазақстанға Монғолия мен Алтай 
жерлерінен Шыңғысхан жаулауынан ығысқан, өздерінің 
саяси мемлекеттік бірлестіктері бар түркі тілдес найман-
дар мен керейлер келіп орналаса бастады. Кейіннен 
олар да түркі халықтарының қалыптасуына өз әсерін 
тигізді.

Сөйтіп ХІІІ ғасырдың басында–ақ Қазақстан жерін-
де тұрғындардың этникалық жағынан бірігуі басталды. 
Орта ғасырда Қазақстанда отырықшы және көшпелі 
мәдениет қалыптасты. Бірақ, тұрғындардың этникалық 
жағынан бірігуін монғол шапқыншылығы тоқтатты [Вят-
кин 1941: 42-52].

Монғол шапқыншылығы мен үстемдігі Жетісу 
мен Оңтүстік Қазақстан шаруашылығы дамуының 
экономикалық негізін бұзуы, бұл аудандардың бірігу 
процессін тежеді, өзара және іргелес жатқан кең-байтақ 
дала халқымен шаруашылық, этникалық және мәдени 
байланыстарын тиянақсыздыққа ұшыратты, халқын 
құлдыққа мәжбүр етті. Жаулап алынған елдердің көшпелі 
және жартылай көшпелі халқы Шыңғыс ұлдарының 
ұлыстары құрамына еніп, жергілікті халықтың 
рулық–тайпалық құрылымы бойынша ондық, жүздік, 
мыңдықтарға бөлінді, мұның өзі рулық бөлінушілікті ұзақ 
уақыт сақтап қалуға әсер еткен маңызды фактордың 
бірі болды. Жошы ұлысы (кейіннен Алтын Орда) Ер-
тіс пен Алтайдан Дунайға дейінгі қыпшақ жерлерін ие-
ленді. Алайда бірте–бірте шаруашылық өмір қалпына 
келе бастады. Қазақстанның оңтүстігінде қалалар 
тұрғызыла бастады. Бұрынғы отырықшы мәдени 
аймақтардағы жер шаруашылықтары қалпына келтіріл-
ді, тауар айырбас кеңейді, әртүрлі облыстарда жергілікті 
шаруашылықтар қалпына келе бастады. Бұл рулардың, 
ру бірлестіктерінің, басқа да этносаяси топтардың 
өзара қарым қатынасын қамтамасыз етті. Бұл процес-
стер Ақ Орда, Әбілхайыр хандығы, Ноғай Ордасы мен 

Моғолстан мемлекеттерінің пайда болу және нығаю та-
рихымен байланысты. Осы мемлекеттердің шеңберінде 
Монғол ұлыстарына қарағанда Шығыс қыпшақ және 
Жетісу халықтарының саяси, шаруашылық және 
әлеуметтік дамуы үшін өте ыңғайлы жағдайлар туды, 
барлық қоғамдық өмір нысандарындағы өзара қарым-
қатынаспен өзара әрекеттестік пайда болды [Дулатова 
1984: 272].

Рулардың этникалық территориясын саяси түрде 
біріктіре отырып, Алтын Орда мен Шағатай мемле-
кетіндегі өзара жанжал мен соғыстың нәтижесінде 
пайда болған кіші ұлыстар мен иеліктер, осы аталған 
мемлекеттер өзіне кірген рулармен ру бірлестіктері-
не территориялық және саяси бірлікті, экономикалық 
мәдениетті әр аудан халықтарының бейбіт тіршілігін 
дамыту мүмкіндігін қамтамасыз еткен ең бір этникалық 
дамуы негізделген мемлекеттік ұйым болып табылды.  
Рулардың халық болып қалыптасуының маңызды шарты 
сол шаруашылықтың, шаруашылық байланыстарының 
дамуы болып табылатындағы белгілі. Нақ осы көшпелі 
және жартылай көшпелі мал шаруашылығы кезінде 
отырықшы-жер шаруашылығы және қала мәдениеті 
аралас территориясыменен шаруашылық байланыста-
ры аса қажеттілікпен орнады. Шаруашылық, сондай–ақ, 
этномәдениеттілік, этносаяси тұрғыда халықтардың 
тұрақты байланысының арқасында бірыңғай 
экономикалық аймақ жасалды. Жақын этностар 
өкілдерінің, сондай–ақ, басқа да этникалық топтардың 
арасында тұрмыстық қарым-қатынастар орнатыла бас
тады.

XIV–XV ғғ. І жартысында Ақ Орда кезеңінде, көшпелі 
өзбектер мемлекетінде Қазақстан территориясында 
рулардың этникалық құрамы тұрақталады, жергілікті 
және орын ауыстырған түрік, монғол руларының көптеген 
айырмашылықтары азаяды, әр ру бірлестіктерінің 
этникалық белгілерінің артықтығы қалыптасады. Бұл 
мемлекеттер халықтарының құрамы бойынша негізінде 
полиэтникалық болды. Ақ Орда хандығының этникалық 
құрамы: Әбілхайыр хандығымен, көшпелі өзбектер мем-
лекеті және Ноғай ордасымен бірдей болды. Онда сол 
кездегі жазбалардан белгілі «өзбек», қыпшақ, үйсін, 
қоңырат, керей, маңғыт, арғын, қарлық, қаңлы, найман 
деген этносаяси терминмен белгілі түрік тілді рулар өмір 
сүрген. Бұдан басқа бүркіт қият, отаршы, жат, шынбай, 
кенегес дұрман, қарлауыт, таймас, шабдахлы, мажар, 
ойрат деген руларды да атайды. Бұл рулардың көбісі 
қазақтың кіші және орта жүздерінде бар. Ал XV–XVI ғғ. 
Орта Азияға өзбек деген ат өтіп кетті. Ноғай Ордасында 
қыпшақ, қаңлы, найман, үйсін, қoңырат рулары, маңғыт, 
алшын, қытай, тама, ас деген рулармен қатар ноғай 
халықтығының құрамына кірді. Бұлардың бәрі түрік 



194

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

және түріктенген рулар мен тайпалар болды [Кумеков 
1974: 14-22].

Орта Азия Қазақстанның түрік халықтарына ортақ 
және ХІІІ-XIV ғғ. болған оқиғаларға байланысты осы 
үлкен территорияда шашылып араласып кеткен тайпа-
лар болды. Бұл халықтар Орта ғасырдың даму дәуірінде 
бір мезгілде қалыптасты. Бұл қалыптасу жекелей емес, 
этникалық топтардың тығыз қатынасы – мемлекеттік 
бірлестіктердің саяси байланыстары, халықтардың 
шаруашылық және мәдени өзара қарым-қатынасы 
арқасында қалыптасты. Этносаяси даму процесі 
өзбектер, ноғайлар, қарақалпақтар, сібір татарлары, 
қазақтар үшін жоғары дәрежеде болды.

Қазақтардың өмір тіршілігін белгілеу үшін 
мұсылмандардың сөздерінде қазақылық деген зат 
есім құрылды. Қазақтық кезіндегі түсінік әдетте: 
қазақылықтарда (түркі тілдерінде) дар–аями и казак, му-
датти казак иран тілдес сөздерде деп белгіледі.

Қазақтың өмір сүру тіршілігі қарапайым болғаны 
белгілі. Осыдан қазақ және яғни қазақша «қарапайым» 
түріктің сөзінен шығып парсының казакане «ане» деген 
жалғау қосылып жазылған. Мысалы: осы сирек сөздің 
ортағасырдағы мәтіндерде қолдануының мысалы, 
Шағатай сұлтан Ахмад нағыз дала ұлы болды. Ол да 
қатаң өмір тіршілік етті. Бабыр Сұлтан Ахмадты 1502 
ж. Танбала әмірге қарсы жорық кезіндегі үй жайын си-
паттайды, былайша: “Сұлтан Ахмад жер шалғайында 
өмір сүргендіктен оның шатыры мен тұратын жағдайы 
қарапайым қазақша болатын. Қауындар, жүзім, ат 
әбзілдері барлығы осы шатырда жататын, ол осылайша 
өмір сүрді [Масанов 1966: 322]. 

Қазақ әр қашан жалғыз «Қазақшылаған” жоқ. Еркін 
қазақтың ерекше өмірін сұраған адам қазақдаштанып 
кетеді. Қазақдаш сөзі мынаны түсіндіреді: юлдаш – 
«серік», аркадаш – «дос», аул–даш –«жерлес», атандаш 
– «құрдас» орта ғасыр мұсылман авторлары. Мұндай 
коллективтер әр уақытта, әр жерде, әртүрлі себептерге 
байланысты туды. Өз уақытында XV ғ. тарихшысы Абд 
ар-Раззак Самарканди былай дейді: «қазақ болып кет-
кен өзбек әскерлерінің біразы Мазандеранға келіп, онда 
ұрлық істеп қайта артқа кетті». Кейде «қазақ қоғамы» 
престолға қарсыластарынан қашып құтылғандармен, 
оларға берілген жақтастарынан тұрды, олар қала мен 
ауылдан шетте, ойын–сауық іздеушілер. Қазақ сөзі тағы 
мемлекеттен алыс тек соғыс кезінде бірігіп тұратын 
көшпенділер тобына да қолданады. Міне Абылхайыр 
ханның мемлекеттерінің көшпенділері мынадай коллек-
тив болды, оған қарсы шығып, 1459 ж. оның үстемдігінен 
кеткен, басына Ұрыс хан тұқымы Керей мен Жәнібекті 
қойып, басқа жерден бақыт іздеген. Өзбек ұлысының 
біраз адамы біраз уақыт Жетісу маңын мекендеп, «өзбек-

қазақтар» деген атқа ие болады. Қос ат бізді таңдатпауы, 
ұялтпауы керек. Біздің қарап отырған дәуірде, қазақ сөзі 
бөлек халыққа, этникалық, саяси және т.б. топтарға және 
біз білетіннен де көп жеке адам атына да қойылады 
могол қазақтары, дешті-қазақтары, чу–тур қазақтары 
(кавказда), тағы да «Әмір Таңбала қазақтары», 
«біздің қазақтар» (Бабур сөзі), «шибан-қазақтары» 
және т.б., яғни қос терминді Мұхаммед Хайдар өзінің 
оқушыларына Керей мен Жәнібек және оның ұрпақтары 
шынымен Өзбек ұлысынан шыққан деп ескертеді. Соны-
мен өзбек тектес қазақтар Керей мен Жәнібек: ол Өзбек 
ұлысынан қашқандардан құралған, бұл өзбек–қазақтар 
деген алғашқы мағынадан алған. Көрші Моғолыстанның 
батыс аймақтарындағы «өзбекеш-қазақтар» бойынша: 
олар өз жерінен бостандық үшін қашқандармен бай-
ланысты. Бұдан мынадай сұрақ туады: көшпенді Ке-
рей мен Жәнібек қазақ халқының этногенезінде қандай 
роль атқарады? Өзбек ұлысының көшпенді Керей мен 
Жәнібегі Жетісуда қазақ халқының этногенезінде ше-
шуші роль атқарды. Тек халықтың құрылуын, тек оның 
атына ғана емес, яғни 1445 ж. көшу, қазақ халқының пай-
да болуын айқындады, оның құрылыс процесін тездетті. 
Осы процестің өтпелі суреттемесі “өзбек-казах” термині-
мен айқындалады. Осыған байланысты мынаны айтуға 
болады, қазақ халқының қалыптасуының аяқталуы 
– бұл бөліну процесі, бір факторға байланысты белгілі 
тайпа тобының жекеленуі, өзінің полиэтникалық ере-
кшеліктеріне қарап, конгломерат, руынан, тайпа мен 
халық құраушылар; Өзінің әртүрлі даму этапында тұрған 
XV ғ. ІІ жартысының басындағы Шығыс Дешті-қыпшақ 
тұрғындары қандай болды: Әбілхайыр хан мемлекеті, 
Ноғай ордасы мен басқа саяси құрылыстар?. Бұл енді 
бөлінген тайпа немесе тайпа бірлестігі емес. Бұл құрама 
халық арасында көршілерге белгілі болған өзбек деген 
атпен әлдеқашан бірнеше халықтардың нығаю процесі 
жүріп жатқан, кейіннен казақ деген атпен алады. Басқа 
сөзбен айтқанда, Әбілхайыр ханның саясатына наразы, 
бірақ румен Дешті–қыпшақтағы Ұрыс хан тұқымдарының 
халқы қосылған руымен тайпа қосылысы Жетісуда 
қоныстанып, өзбек ұлысынан бөлінгендер болып табы-
лады.

 Бір сөзбен айтқанда 1459 ж. көшу қазақ халқының 
құрылуының басы не аяғы емес. Бірақ бұл көп процестің 
ішіндегі басты кезең: 1459 ж. Жетісу жерінде халықтың 
бірігуінде тарихи кездесу болды. Яғни, Керей мен 
Жәнібектің көшуі – қазақ сөзінің тарихтағы бастамасы. 
Шынымен де. Міне Ұрыс ханның ұрпақтары өздерінің 
ұлыстарымен Батыс Жетісуды мекендеді. Дұрыс 
айтқанда сол оқиғалардан кейін Қазақстан тарихының 
жаңа белестері ашылады. Көршілес тұрған Әбілхайыр 
ханның үлкен топтары, бұрынғы қарамағындағылар 
көшпелі өзбектерге соғыс жариялады бұл 1468 ж. 



195

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ханның өліміне байланысты тоқтайды. Әбілхайыр 
өлген соң Керей мен Жәнібектің қоластындағыларға 
өзбек ұлысына қайтуына жол ашылды, келіп өздерінің 
қарсыластарын қуып, жоғарғы билікті қолдарына 
алады. Өзбек ұлысының ғулетін Шыңғыстың басқа 
тұхымының ауыстыруы «өзбек-қазақ» экономикалық 
және әлеуметтік құрлысына ең өзгеріс әкелмеді. Одан 
кейін көп өзбектердің басына өзбек ұлысынан отырды. 
Буған бұрынғы Ишбан ұрпақтарынан бақталастар туды.

Моңғолдан кейiнгi кезең (XIV-XV ғғ.) Шығыс 
Дештi-Қыпшақ, Жетiсу мен Оңтүстік Қазақстанның 
кең аумағындағы көшпелi және жартылай көшпелi, 
отырықшы-егiншi халықтың бас қосып бiрiгуiмен сипат-
талады. Бiрыңғай халық пен оның мемлекеттiгiн құру 
жолындағы тарихи қам-харакеттiң дамуы аймақтың 
саяси бытыраңқылығын болдырмау iсiнiң аса қиын 
жағдайында өтедi.

Моңғол империясы ыдырағаннан кейiнгi кезеңiнен 
соң осы аймақ халқының саяси өмiрiнiң дамуы жергiлiк-
тi этникалық негiзде пайда болған бiрнеше мемлекеттік 
құрылымның оңашалануы арқылы өтедi: олар Ақ Орда, 
Моғолстан, Әбiлхайыр хандығы (Көшпелi өзбектер мем-
лекетi), Ноғай Ордасы. XIV ғ. мен XV ғ.–дың бас кезiнде 
Қазақстан халқының мемлекеттік бытыраңқылығының 
сақталып қалуы – жаңадан ғана құрыла бастаған қазақ 
халқының этникалық даму жолының, үш жүздiң түзiлуi 
сияқты, ерекшелiгiнiң тууына себепшi болды [Назарбаев 
1996: 6-8].

Тарихи дамудың сол кезеңiнде iлгерiде айтылған 
мемлекеттер шеңберiндегi этникалық-саяси эволюция

лық өзгерiстер жаңадан ұйымдасып жатқан көршi түркi 
халықтары – өзбек, қырғыз, татар, ноғай, т.б. үшiн де 
белгiлi дәрежеде ортақ болды. Ақ Орда, Моғолстан, 
Ноғай Ордасындағы тайпалар мен тайпалық бiрле-
стiктер экономикалық дамуының деңгейi, қоғамдық 
қатынастары мен мәдениетi жағынан бiр–бiрiмен өте 
жақын едi.

Қалыптасып қалған қазақ халқының жекелеген 
бөлiктерiнiң бiрнеше саяси бiрлестiктерге – мемлекет-
терге енуi, өндiргiш күштердiң әлсiреп, мұның iшiнде 
адам санының кемуiне, экономикалық құлдырауына, 
туыстас этникалық топтардың бытырап кетуiне, 
олардың саяси және шаруашылық байланыстарының 
үзiлуiне әкелiп соқтырған үздiксiз соғыстар мен Жошы 
әулетi арасындағы, рулар мен тайпалардың басшы-
лары арасындағы өзара алауыздық талас-тартыстар 
мұндағы халықтардың бiрiгiп нығаюын тежеп отырды. 
Сол себептi этникалық өзара жақын топтардың сая-
си бытыраңқылығын жеңiп шығуы iс жүзiнде бiр тектi 
халыққа айналып болған қазақ тайпалары мен рула-
рын мемлекетке бiрiктiру қажеттiлiгiн алға тартты. Оның 
шешiлуiне Қазақ хандығын құру нақты мүмкiндiк туғызды 
[Қозыбаев 1998: 2-33].

Қазақ хандығының құрылуы Шығыс Дештi Қыпшақ, 
Жетiсу, Оңтүстік Қазақстанның кең-байтақ жерiнде 
етек алған әлеуметтік-экономикалық және этно–саяси 
құбылыстардың заңды қорытындысы едi.

Ғылыми жетекшісі:
т.ғ.д., проф. Карибаев Б.Б.

Әдебиет
Бартольд В.В. Н.И. Веселовский как исследова-

тель востока и истории русской науки // Записки Вост. 
Отделения Рус. Археол. Общества. – 1921. – Т.25. –                              
С. 337-355.

Бекмаханова Н.Е. История дореволюционного 
Казахстана в новейшей советской литературе (1968-
1971г.) // Вопросы истории. – 1972. –  № 10. – С. 127-134.

Бернштам Н.Т. Некролог // СА – 1957. – № 1. –                      
С. 289- 290.

Вяткин М.К. К вопросу об образовании казахского 
государства // Большевику Казахстана. – 1941. – № 2. 
–  С. 42-52.

Дулатова Д.И. Историография дореволюционного 
Казахстана (1861- 1917 гг.). – Алма-Ата: Наука, 1984. 
–272 с.

Заднепровский Ю.А. Александр Натанович Берн-
штам // Краткие сообщения о докладах и полевых ис-
следованиях института истории материальной культуры 
Академии Наук СССР. – 1960. – Вып. 8. – С. 5–16, 9–16.

Кумеков Б.Е., Султанов Т.И. Вклад русских и совет-
ских ученых- востоковедов Академии Наук в изучение 

средневековой истории Казахстана // Извести АН Каз 
ССР. Сер. обществ. наук. –1974. – № 2. – С. 14–22.

Масанов Э.А. Очерк истории этнографического из-
учения казахского народа в СССР. -Алма-Ата: Наука, 
1966. – 322 с.

Назарбаев Н.Ә. Қоғамдық келісім – Қазақстанның 
демократиялық дамуының негізі // Егемен Қазақстан. 
1996. 30 сәуір. – 6-8 бб.

Қозыбаев М.Қ. Тарихнама мәселесі толғандырады. // 
Қазақ тарихы. –  1998. – № 2. –  2-33 бб.

Сулейменов Б.С. Проблемы истории дореволюцион-
ного Казахстана в советской историографии // Вестник 
АН Каз ССР. –1968. – № 1. – С. 63-71.

Феликс Ю., Копылов Н. Едыге – душитель народных 
масс (к переизданию “Истории Казахской ССР”) //Казах-
станская правда.  1945, 9 сентября, 25 сентября, 10 ок-
тября – С.25-27.

Шахматов В.Ф. Историография Казахстана// Очерки 
истории исторической науки в СССР. –М. 1963. – Т.3. – 
С. 751–760.



196

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Өзбектер – Өзбекстан елінің негізгі халқы. Жалпы 
саны 30 млн–дай. Олар ТМД шеңберінде, соның ішін-
де Тәжікстан, Қазақстан, Қырғызстан, Түрікменстанда 
көптеп шоғырланған. Сондай-ақ Ауғанстан мен ҚХР–да 
да, басқа да алыс шетелдерде өмір сүреді. 

Өзбек тілі – түркі тілдерінің оңтүстік шығыс тармағы, 
құрлұқ тілдері тобына датады. Өзбек тілі бірнеше диа-
лектіге бөлінеді. Олардың ең үлкені оңтүстік–шығыс пен 
қала тұрғындарының тілдік ерекшелігін қамтитын қарлұқ 
диалектісі, ол қазіргі ұйғыр тіліне ұқсас келеді. Жазуы 
латын әліпбиіне негізделген.

Қазақстанның көп салалы этникалық дамуының 
бір айшықты көрінісі деп негізінен Оңтүстік Қазақстан 
өңірін мекендеген өзбек қауымдастығын айтуға болады. 
Олардың тарихи тамыры солтүстік суығынан Қаратау 
қыраттары қорғаған  құнарлы және қалалық өлкені 
мыңдаған жылдар бойы мекендеген отырықшы диқан 
және саудагер қауымдарына барып жалғасады. Ерте 
орта ғасырларда Сыр бойындағы қалалық өлкені ме-
кендеген мехнаткер және саудаға бейімді қауымдарды 
біз деректерден соғды атымен кездестіреміз [Артықбаев 
2018: 4].

Ғасырдан-ғасырға жалғасып келе жатқан 
өзбектердің салт-дәстүрі мен әдет-ғұрыптары бүгінгі 
күнге дейін өз күшін жоймай, ұрпақтан-ұрпаққа беріліп, 
жалғасын тауып келеді. Олардың кез келген әдет–
ғұрыптары мен салт-дәстүрлері: баланың дүниеге 
келуі, отбасылық некелік – жанұялық дәстүрлер мен 
күнделікті тәршіліктегі сәлемдесу мен ас ішу этикетінің 
де өзіндік мән мағынасы отбасылық тәлім тәрбиеге 
толы болып саналады. Осы негіздегі ішкі этномәдени 
ерекшеліктерді Қазақстан территориясындағы өзбектер 
де ұстанып, дәстүрлі мәдениеттің сақталуы мен өзіндік 
этнографиялық ерекшеліктерді толықтыруда. Мұның 

КАБУЛБЕКОВА С.Б.

Кабулбекова Сабрина Бегзатовна
Л.Н. Гумилев ат. Еуразия ұлттық университеті,

Нұр–Сұлтан қ, Қазақстан;
begzatovna0312@mail.com

ҚАЗАҚСТАНДАҒЫ ӨЗБЕКТЕРДІҢ ӘДЕТ ҒҰРЫПТАРЫНДАҒЫ
КЕЙБІР ЕРЕКШЕЛІКТЕРІ

өзі бүгінгі таңда этнология ғылымында ерекше назар 
аударып отырған мәселелердің бірі ретінде қаралады. 
Сондықтан да бұл мақала автордың ел арасынан көріп 
байқаған этнографиялық мәліметтері негізінде жал-
пы шолу негізінде жазылды. Алайда, бұл мәліметтер 
алдағы уақытта жекеленген тақырыптарды талдауға 
және зерттеуге негіз бола алады.

Сыр бойындағы қалалардың үлкені, шаруашылық 
және саяси өмірде басымы – Ташкент. Қазақтар сол кез
де қаланың орталығындағы Ескі Ташкентті «бес қақпа
лы Ташкент» деп атайды, шын мәнінде қалаға кіретін 
қосымша жолдар да бар. Қазақ хандары мен сұлтандары 
қалалық өңірде билік құрса ең алдымен сырттан кіретін 
жолдар мен арықтарын қадағалайды. Бұлар қаланың 
ағзасының қан тамырлары сияқты. Қаладағы дін басы-
лар, махалла басшылары т.б. қазақтың хандары мен 
сұлтандарына белгіленген уақытта келіп есебін беріп, 
шаруашылықтан және саудадан түскен пайдадан үлесін 
беріп кетеді. Әр түрлі деректерден қала ішіндегі билік 
сарттардың өз қолында екенін көреміз, әр махалланың 
өздерінің басшылары, ақсақалдары бар. Отырықшы 
қауымдардың ерекшелігі де жерлестік қағидаларымен 
ұйымдасу қабілеттерінің жоғарылығында. Қаланың 
шаруашылығы мен саяси өмірін басқару да махалла-
лардан сайланатын өкілдердің кеңесінде жүзеге асады. 
Қазақ билігі бұл қалалық орындарда көбінесе алым–
салық жинаумен және сыртқы жауларынан қорғаумен 
шектелген [Артықбаев 2018: 62]. 

Қазақ халқындағы сияқты өзбектердің де 
қонақжайлылық дәстүрі күні бүгінге дейін өз маңызын 
жоймай, әрі қонақжайлылық дәстүрінен ер бала мен қыз 
бала тәрбиесінің негізгі белгілерін де анықтауға болады.

Қонақжайлылық – өзбек халқына тән басты 
қасиеттердің бірі саналады. Олардың қалыптасқан 

Аннотация. Мақалада Қазақстандағы өзбек этникалық тобының тарихы, әдет–ғұрыптармен салт–дәстүрлері 
баяндалған. Қазақстанның оңтүстік өңірін ежелден мекендеген бұл қауымның тарихы мен болмысы Сыр бойындағы 
қалалық өркениетпен байланысты. Өзбектер мен қазақтардың қонақжайлығы, қонақтарға өзбек халқының ұлттық 
тағамы – палауды ұсынуы, шай кұю рәсімі, отбасылық ұстанымдары туралы жазылған. 

Түйін сөздер: Өзбек, қазақ, қонақжайлық, салт–дәстүр, әдет–ғұрып, адамгершілік.

© Кабулбекова С.Б.



197

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

дәстүрлеріне сәйкес, әдетте көше бойында танысын 
танымасын қарсы адам ұшыраса кетсе, оған ерекше іл-
типатпен, оң қолын кеудесіне қою негізінде иіліп сәлем 
беріп өтетін болған. Бұл көрініс бүгінде Өзбекстандағы 
қазақтар арасында да ерекше этномәдени құбылысты 
аңғартады. Әдетте қазақ бауырларымыз да өзбектің ала 
шапанын үстіне киіп, ел ішінде қарсы жолыға  кеткен 
бейтаныс адамға «Ассалаумалайкум, Ака» – деп басын 
иіп сәлем берсе, әйелдер жағы жолдың шетіне шығып, 
өзінен үлкен ер адам кездесе кетсе, оған сәлем беру 
олардың дәстүрлі әдеті саналған. Олай етпесе, әйел 
адамның «жолы болмайды» немесе «жолы кесіледі» 
– деген сенім қалыптасқан. Бұл үрдіс қарсы алдынан 
шыға келгенде жолын кеспей, керек десеңіз артынан ай-
налып өтіп, сол ер адамның артынан жүру әдебімен де 
орындалған.

Қонақжайлылықтың тағы да бір үлгісі – үй ауласы-
нан (айналасынан) өтіп бара жатқан адамға ерекше 
ықыласпен арнайы қонақ күту дастарханын жаймаса 
да, үйінен дәм ауыз тидіру ерекше сипатқа ие. Мұндай 
қонақ күтудің ықыласына арнайы өзбек ою өрнегімен 
нақышталған фарфор кесе–шәйнегімен дастархан-
да көк шәй мен пәтір нандары және бақша жүзімдері 
дастарханның сәнін келтірген.

Әдетте амандасудан кейін ақ үй иесі қонақты 
дастарханға шақырып, үй ауласындағы арнайы 
тапшанға немесе үй ауласына орналасқан асхана 
үстеліне, яғни өзбек халқы үшін ең құрметті орынға 
отырғызып, қонақ үшін ерекше қарапайымдылық пен 
ибалылықты сақтайды.

Өзбек дастарханындағы ерекшеліктің бірі – ол шәй 
ішу этикеті. Олардың түсінігінде шәй ішу арқылы адам 
өз денсаулығын емдей алады деп түсінген.

Адамгершілік қарым қатынастың дәстүрлі 
элементтерінің бірі ретінде пиалаға шәй құюдың 
мөлшерімен де есептелген. Олай дейтініміз пиалаға 
құйылған шәйдің мөлшері неғұрлым аз болса, ол қонаққа 
деген ілтипаттың құрметі саналды. Ол үшін үйге келген 
қонақ қайта қайта шәй үшін кесе ұсынса, үй иесінің де 
мәртебесі өседі деп түсіндірілген.

Өзбек халқы үшін қонаққа шәй ұсынудың өзіндік 
қалыптасқан дәстүрі бар. Ол бойынша Ірі жапырақты 
шәйқайнаған сумен шайылған шәйнекке салынып, 
демделеді. Оның өзінде де ыдыстың жартысына дейін 
қайнаған су құйылып, тұндырылып демделеді. Осы 
кезде шәй жапырақтарының дәмінің өзіне келуі үшін 
шәйді үш рет қайтарады. Әдетте шәйді үйге ер адам 
қонаққа келсе ер адам құйып беру міндетті саналып, 
екеуара әңгіме дүкен құратын болған.  Сондықтан 
да болар Өзбекстан жерінде әрбір махалладағы 

шәйханалар – өзбек мәдениеті мен дәстүрінің ерекше 
элементін құрайды. Сол шәйханаларда ел ішіндегі қарт 
адамдардың өзі де жантайып жатып дем алып, бір бірінің 
қуанышты жаңалықтарын да бөлісіп, ыстық шәймен–ақ 
өзара әңгіме құрады. 

Өзбек шәйімен қатар жүретін палау – отбасылық бас 
қосулар мен тойларда және ас беру сияқты кез келген 
жиында әзірленеді. Әдетте бұл тағамды 100 кг–ға дейін 
және одан да көп мөлшерде өзбек халқының ер азамат-
тары дайындайтын болған. 

Палау жеудегі өзбек халқына тән этикалық 
ерекшеліктің бірі – оны күн шыққан соң, таң намазынан 
кейін де жей береді.

Өзбекстан тұрғындары сияқты Қазақстандағы 
өзбектер арасында да әдет–ғұрыптары мен салт-
дәстүрлерінде мерекелердің 2 тобын атауға болады. Ол 
ұлттық және отбасылық болып бөлінеді. Мерекелердің 
әрқайсысы көне мәдениеттің қалыптасқан әдет-
ғұрыптарымен тығыз байланысты, оның негізін әр 
түрлі мерекелер мен күні бойы атқарылатын шаралар, 
сондай-ақ дәмді тағамдар мен халық музыкасы құрайды.

Мерекелік мәдениеттің ерекшеліктері әлі күнге дейін 
көше мейрамдарымен де туристер мен саяхаттаушы-
ларды таң қалдырып келе жатыр. Дегенмен осындай 
көше меркелерінде күнделікті музыкалық әуендермен 
ойнау қазақ жерінде болмағанымен, өзбек жерінде 
әрбір сенбі, жексенбі күндері дәстүрлі үрдіске айналған. 
Әдетте мұндай жиында музыкалық аспаптарда керемет 
ойнау мен арқан үстінен жүру сияқты ерекше әдістерді 
өзбек ер азаматтарынан байқаймыз. Ол бір жағынан 
ептілік пен шыдамдылыққа және табандылыққа не-
гізделген үрдістер. Осындай көшелік мерекелердің өзі  
өзбек халқының бірлікте, әрі ынтымақта екендігін біл-
діреді.

Өзбек халқының отбасындағы отбасылық дәстүрлері 
ата-бабаларының бай мәдени тәжірибесіне негізделген, 
соның арқасында халық өзінің бұрынғы болмысын және 
өзіндік ерекшелігін сақтай алды. Отбасылық мерекелер 
әртүрлі жағдайларда атап өтіледі: құда түсу, баланың 
дүниеге келуі, сүндетке отырғызу және т.б. Олардың не-
гізгі отбасылық мерекелері: бесік той, неке той, хатна –
килиш деп аталады. Енді осыларға қысқаша тоқталсақ.

Бесік той. Баланың дүниеге келуіне байланысты 
үлкен мереке ретінде аталады. Бұл отбасылық мереке-
ге дүниеге келген сәбидің нағашылары, кемінде 50-60 
адамдай келіп сәбидің барлық киетін киімдері мен бесік 
жасау жабдығын, сондай-ақ сәби үшін тұтынатын барлық 
жабдықтарды арнайы рәсіммен алып келіп, атап өтеді. 
Мерекенің атауы «Ағаш бесік» деп те аударылады және 
ол сәбидің туғанына 40 күн толғанда арнайы рәсіммен 



198

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

өтікізіледі. Бұл мереке тек Өзбекстан өзбектері арасын-
да ғана емес, Қазақстанда тұратын өзбектер арасында 
да ерекше салттық негізде атап өтіледі.

Неке той. Өзбектер үшін ерекше аталып өтетін не-
гізгі той дәстүрі, ол даңғырлаған музыкалық аспаптар 
әуендетіп, өте шулы тойланады. Мерекеде әрқашан 
жақын және алыс туыстар, көршілер өте көп жиналады. 
Бұл тойдың ерекшелігінде таңертеңгілік палау қалыңдық 
пен қалыңдықтың үйінде күйеу жақтан арнайы өкілдер 
келіп дайындап, таңертеңнен бастап жиналған қауымға 
береді. Осыдан кейін болашақ жар арнайы бөлмеде 
отырған қалыңдыққа келеді. Оған дұға оқып, некеге 
тұруға келісімін алған діни қызметкерлер ғана келе ала-
ды. Содан кейін ата–анамен қоштасу салты орындала-
ды.

Хатна-килиш. Ұл баланы 3, 5 кейде 7 жасқа тол
ғанда міндетті түрде сүндетке отырғызу рәсімі. 9, 11 
және 12 жаста салыстырмалы түрде сирек орында-
лады. Сүндетке отырғызу алдында діни қызметкер 
туыстарының ортасында бата үшін Құран оқиды. Осы-
дан кейін балаға көрші-қолаң, ағайын-туманың сый-сы-
япаттары қойылады. Рәсім мерекелік палауды жеумен 
аяқталады.

Бүгінде Қазақстандағы өзбектердің ең көп 
шоғырланған өңірі – шаруашылық-диқаншылық  кәсібті 
игеруге қолайлы өлке Түркістан өңірі болып табыла-
ды. Олар Түркістан өңірінің Қарашық, Сауран, Шорнақ, 
Иқан, Сайрам өңірлерінде шоғырлана қоныстанған. 
Олардың үй жайындағы өзіндік ерекшеліктері де 
Қазақстан өзбектерінде ерекше сақталған. Қазақ 
хандығы кезеңіне қатысты деректерге қарағанда әр үй 
дуалмен қоршалады және үш бөліктен тұрады. Сыртқы 
есіктен кіргеннен кейін алдыңыздан хаули (аула) кезде-
седі, бұл жерде шаруашылық заттары – арба, соқа т.б. 
орналасқан. Егер аула үлкен болса оның бір шетінде 
– молхона, бақ бар. Хаулиден бір бөлмелі үлкен үйге 
кіресіз (уй, чархары–үй). Одан әрі түнек, не болохо-

на аталатын екі қабатты шаруашылық бөлмесі бар. 
Төменгі қабатында шаруашылыққа керекті аспаптар мен 
құралдар, ал жоғарғы бөлмесі (равак) тамақ сақтауға 
арналады. Дәстүрлі үй-жайдың қаншалықты ғажап 
құбылыс екенін  білу үшін Түркістан қаласының іргесіне 
(25 шақырым) орналасқан Ескі Иқанның көшелерін ара-
лап келу керек. Бұл көне бекініс – қалашық үлгісін сақтап 
қалған бірден-бір-қоныс екендігін байқаймыз [Артықбаев 
2016: 84].

Орта Азия елдеріндегі бірыңғай шоғырлана қоныс
танған аймақтардағы қазақ  отбасылары сияқты, 
Қазақстан жеріндегі өзбектер де  шағын болғанмен 
де, әке-шеше қолында үйленген бір баласы міндетті 
түрде бірге тұратын [Қалшабаева 2011: 332]. Бұл көрініс 
Түркістан өңіріндегі өзбектердің ауласындағы бірнеше 
балаларының жеке үйлерінің бір аулада  тұруымен де 
сипатталады.

Қорытындылай келгенде, қазақстандық өзбек 
этникалық қауымы өзіндік мәдениеті мен тұрмыс-салт 
дәстүрлерінің  ерекшеліктерін, өзіндік еңбекқорлығы 
мен көршіге деген адалдығын ұрпақтан-ұрпаққа жалғап 
келе жатқан халықтардың бірі. Олай дейтініміз тікелей 
өзбек отбасымен қарым қатынаста болмасаңыз да, 
өзбек халқының киноөндірісіндегі туындылар ұрпақ 
тәрбиесіндегі ерекше құндылықтарды дәріптейтіні 
бәрімізге белгілі.

Ғылыми жетекшісі
т.ғ.к., доцент Ибадуллаева З.О. 

Әдебиет
Артықбаев Ж.О. Қазақстан өзбектері: тарихы,  

шаруашылығы мен мәдениеті, рухани өмірі мен қазіргі 
жағдайы. – Астана: Фолиант, 2018. – 336 б.

Қалшабаева Б.К. Орталық Азия халықтары (тарихи-
этнографиялық зерттеу). – Алматы: Қазақ университеті, 
2011. – 406 б.



199

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ХХ ғасырдың аяғында қазақ халқы өз тәуелсіздігін 
жариялап, өркениетті даму жолына түсіп, өзінің тари-
хын жаңа бағытта жаза бастады. Қазіргі кезде өзекті 
мәселелердің бірі – ол өткен тарихқа құрметпен баға бере 
отырып, қазақ халқының тарихы мен мәдениетіндегі орны 
бар тұлғалардың  еңбектерін жариялап, болашақ ұрпаққа 
жеткізу. Сондай тұлғаның бірі, қазақ халқының мәдениеті 
мен тұрмысында да өшпес із қалдырған, өн бойында 
азаматтық пен адамгершілікті ту еткен тұлғалардың бірі – 
қазақ даласында білім берудің негізін қалаған ағартушы, 
этнограф Ы. Алтынсарин болды. 

ХІХ ғасырдың соңында өмір сүрген қазақтың ғалым-
ағартушысы. Ыбырай Алтынсарин қазақ халқының 
ағартушылық тарихында және ұлттық мектебінің 
қалыптасуында терең із қалдырған тұлға. Адам болмы-
сын оның біліміне ғана ден қоймай, өз халқының діні мен 
салтының сабақтастығын зерделеп,болашаққа дұрыс 
бағдар бергізе алды.

Халқымызда «Жақсының аты өлмейді, ғалымның 
хаты өлмейді», –деген жақсы сөз бар. Тарихта хаты 
да, аты да өлмей келе жатқан есімі алтын әріппен 
жазылғандардың бірі – осы Ыбырай Алтынсарин. Өзінің 
алтын уақытын тарыдай шашылған қазақтардың игілігі 
үшін өткізген ғалымның артыннан қалған мұралары біз 
үшін баға жетпес асыл қазына. 1860 жылдың жазында 
Ыбырай ағарту мақсатында Торғайға оралды [Алтынса-
рин 1991а: 17]. Онсыз халықтың мұң-мұқтажын, тұрмыс-
тіршілігін, әсіресе арғы беттегі күресті адекватты түрде 
танып, белгілі бір істермен айналысу мүмкін емес еді. 
Туған жерге деген сүйіспеншілік, оған қызмет етуді өзінің 
мойнына жүктелген борышы санайтын Ыбырай ұрпақтан-
ұрпаққа жалғасып келе жатқан халықтың ауызекі өнерін 
жақсы көретін, оны бағалап, құрметтеп, қастерлеп қана 
қоймай, халық өмірінің шын шежіресі ретінде құрметтеп, 

ЖАСҰЛАНҚЫЗЫ Ш. 

Жасұланқызы Шұғыла
Л.Н. Гумилев ат. Еуразия ұлттық университеті,

Нұр-Сұлтан қ., Қазақстан; 
zasulansuga@gmail.com

ЫБЫРАЙ АЛТЫНСАРИННІҢ ҚАЗАҚ ЭТНОГРАФИЯСЫНДАҒЫ ОРНЫ

өзі әкелген халықтың ұзақ ғұмырының шынайы ізін, 
арман-мақсатын одан көруге тырысты. Ағартушының 
асыл мұраты – казак фольклорын және этнографиясын 
жинақтап, халықтың өмірін, аңсаған арман-мұраттарын 
ұғыну, оған дұрыс жауап іздеу және табу ағартушының 
негізгі мақсаты болды.

Ы. Алтынсаринның этнология ғылымындағы орнының 
ерекше екендігі, оның халқымыздың салт–дәстүрі 
мен әдет–ғұрыптарын және адамды адамгершілік пен 
тәрбиелікке баулитын бірқатар шығармалары негізінде 
белгілі. Оны кейінгі ұрпаққа этнограф ретінде танытқан 
ғылыми қызметі, ағартушының Ресей Географиялық 
қоғамының мүшесі болудағы этнографиялық 
еңбектерінен байқалады. Ол осы қоғамның Орынбор 
бөлімінің қызметкері болды. Ы. Алтынсарин ұзақ уақыт 
В.В. Григорьев пен Н.И. Ильминский сияқты атақты орыс 
шығыстанушыларымен тығыз байланыста қызмет етеді. 
Ол қазақ салт-дәстүрлеріне байланысты жүйелі түрде 
жиналған ғылыми материалдарын Орынбор бөлімінде 
1870 жылы очерк ретінде басып  шығарады. Ол бұл 
еңбектерін өз көзімен көріп, оның шынайы өмірден 
алынған материалдар негізінде жазып шықты. Мұның өзі 
бұл очерктердің құндылығын  арттырды. Алтынсаринның 
алғашқы очеркі жайлы Орынбор  бөлімінің отырысының 
хаттамасында былай делінген: «Қырғыз көшпенділерінің 
некелесу дәстүрінің шарттарының шынайы өмірге сәйкес 
келуі, әдеби тілдерінің көркемділігі жиналыс мүшелерінің 
ойынша- қырғыз халқының осы күнге дейін аз зерттелген 
этнографиясы мен күнделікті өмірі жайлы құнды мәлімет 
беретін еңбек ретінде бағалансын». Осы очерктері 
шыққан соң Ресейдің  ғылыми ортасында Ыбырай Ал-
тынсарин есімі танымал бола бастады. Кейін арнайы 
қызметке тағайындалуына байланысты өзінің зертте-
улерінен алшақтап қалған болатын. Бірақта өз туған  

Аннотация. Ыбырай Алтинсарин – қараңғы қазақтың әр баласының кеудесіне білім шырағын жаққан ұлы тұлға. 
Ол сан ғасырлар бойы келе жатқан қара қазақтың қаймағы бұзылмаған дәстүрін зертеген бірден бір этнограф  ғалым. 
Осы мақалда  қайталанбас дара жанның зерттеген дәстүрлеріне тоқталып , оны талдап және қазіргі уақытпен салы-
стыратын боламыз. Ғалымның қазіргі кездегі этнологиядағы орнын айқындаймыз..

Түйін сөздер: Ысқақ, қалың–мал, әмеңгерлік,этнология, Торғай даласы, құн төлеу, құдандалы болу, Пайғамбар 
жасы, ирригация, балиғат жасы, кебін, бай мен кедей.

© Жасұланқызы Ш.



200

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

өлкесі мен халқының тарихына деген қызығушылығы 
оның  өмірінің соңына дейін  бірінші орында тұрды [Ал-
тынсарин 2006а: 154].

Ы. Алтынсариннің еңбектерінің ауқымы  қазақ 
халқының этнографиясын, фольклорын және өз 
заманындағы әлеуметтік-экономикалық  және саяси 
өмірдегі  жағдайларды қамтиды.  Оның ел арасынан, 
соның ішінде Торғай даласы қазақтарынан жинаған қазақ 
халқының баланың дүниеге келуі, отбасылық некелік 
қатынастары мен мәйітті жөнелту жосын-жоралғыларына 
қатысты зерттеулері болды. Автор бұл зерттеуін 1870 
жылы «Орынбор ведомствосы қазақтарының құда түсу, 
қыз ұзату, той жасау дәстүрлерінің очектері» деген атпен  
жариялаған болатын [Алтынсарин 2006б]. Бұл еңбегінде, 
ол  адам өміріндегі ең қызықты да, қуанышты сәт, әрі 
ұрпақ жалғастығы деп, адамның үйленіп жеке отау тігуі. 
Бұл дәстүрде қыз айттыру, құда түсу мен құдандалы болу 
сияқты дәстүрлерді атай отырып, бұл қуаныштың тек от-
басы мүшелерінің ғана емес, қоғамдық қажеттілік екенін 
көрсетеді.

Ғалым қазақ халқының той жасау құда түсу 
дәстүрлеріне толық тоқталып өтеді. Қыз алысып 
қыз берісудегі дәстүрлер қалың малның төленуі 
жағдайлары,құдалар арасындағы байланыстың 
маңыздылығын жеткізе білді.

Ғұлама өз сөзін атастыру рәсімінен бастады. Жал-
пы атастыру олар туған сәтте (кей жағдайларда туыл-
май тұрып) нәрестелерді бір-біріне үйлендіруге сөз беру. 
Бұндай жағдайлар әдетте туыстық қарым-қатынасты 
күшейту үшін жасалған рәсім.

Ауқатты байлар өз балаларын ерте есейіп жұмыстарға 
аралассын деген ниетпен 11–13 жас аралығында 
үйлердіреді. Сол заманда қазақ қыздарының өз таңдауын 
жасауға ешқандай құқығы болмады. Олар өзің ата-анасы 
таңдаған ер адамға тұрмысқа шығуға мүдделі болды. Егер 
әйелдің күйеуі қаза болған жағдайда ол әйел күйеуінің 
жағын туыстарына (ағысы, бауыры т.б) әмеңгерлікке 
берілетін болған. Ол балаларды бөтеннің қолында жетім-
сіретпеу үшін жасалған [Алтынсарин 2006б: 78].

«Баласына қалың бергісі келген ата-ана, құда болғысы 
келген адамның үйіне өзінің екі-үш жақын адамда-
рын жіберіп, құда болу жөнінде сөз салғызады. Егер 
қыздыңата-анасы бұл ұсынысты қабыл алса, жіберілген 
адамдар сол арада қалыңмал туралы сөйлесіп келіседі. 
Дәулетті адамдардың қалыңмалы, басқаша айтқанда, 
қарамалы, әдетте, келісуіне қарай, ірілі–уақты 47 жылқы 
болады. Қалыңмалдың мөлшері жөнінде мынадай бір 
өзгешеліктер бар. Кіші жүзде (бұрынғы Орынбор облысы 
қазақтарының батыс жағы мен орта жерінде) қалыңмалға 
50 жылқы(бес жиырма) беріледі. Орта дәулетті қазақтар 
уақ малдарын,мысалы, құлынын, бұзауын, тағы 

басқаларын қосқанда, 37 қара береді. Оныңүстіне, 
қалыңмалмен қабат, бесжақсы туралы да келісіледі. 
Бесжақсыны қалыңдығының сәукелесіне арнап, күйеу 
беруге тиіс. Ең бай қазақ бесжақсыға 500–600 сом береді, 
орта дәулетті адам 200-300 сом береді, мұндай кәде, 
көбінесе, ақшалай төленеді.Екі жақсөзбайласқаннан кей-
ін, сөз салуға жіберілген адамдар ауылына қайтады. Осы-
дан кейін, көп кешікпей, күйеу баланың ата-анасы оның 
қайынатасының үйіне, жоғарыда айтылған шартты әбден 
бекіту үшін, 5–10 адамнан құралған құдашылар жібереді. 
Құдалардың келе жатқан хабарын есітіп, қалыңдықтың 
ата-анасы ауылдан оқшаулау бір жерге үй тігеді де, 
оның ішіне кілем жайып, көрпе төсеп, көпшіктер қояды. 
Қонақтар сол үйге қабылданады, бірақ мұның өзгеше 
салты болмайды» [Алтынсарин 2006б: 177] -деп жазған 
болатын.

Осы еңбегінде Ыбырай тоқал алу туралы да жазған 
болатын. Ол сол кездегі қазақтардың әйел үстіне әйел 
алғаннын, оларға қалай құн төленгені туралы, тоқал алу 
кезіндегі салт-дәстүрлер, тойда болатын рәсімдердің 
барлығына жеке-жеке тоқталған еді.

Сондай – ақ мәйітті жөнелту жосын-жоралғыларына 
қатысты қайтыс болған мәйітті жерлеу рәсімдерін, оның 
ішінде жоқтаудың тәлімдік мәнін ашып, өлген адамның 
жетісін, қырқын, асын беру, бейіт тұрғызу салттарын 
«Орынбор ведомствосы қазақтарының өлген адам-
ды жерлеу және оан ас беру дәстүрінің очеркі» [Ал-
тынсарин 2006б] атты еңбегінде  жан-жақты талдап 
баяндаған. Жалпы қазақ халқы өлген адамды 3-4 
сағаттан артық (ұзаған жағдайда жарты тәуліктен)артық 
үйінде ұстамаған. Сол маңдағы молдаларды шақырып 
өлікті жуып жаназа дұғасын оқығанан кейін қаза болған 
адамның киімдерін кедей-көншіктерге үйлестіріп бер-
ген . оны ысқат деп атаған. Ыбырай Алтинсарин ысқат 
сөзіне мынандай анықтама берген. «Ысқат – қазақтардың 
түсінігі бойынша, молдаларға, шариғат заңы арқылы бел-
гіленген төлеммен, өлген адамның күнәсін сату деген сөз. 
Мұхаммедтің шариғаты бойынша ысқат – өлген адамның 
тірі күнінде, балиғыға жеткен күннен бастап, күніне бес 
рет оқылатын намаздың оқылмай қалған қазалары үшін 
және рамазан айын(мұсылмандардың ораза ұстайтын 
айының аты) оразасыз өткізгені үшін құдай жолы (садақа) 
түріндекедейлерге берілуге тиіс.

Сол кезеңнің өзінде ас берудегі астарлы сипаттарды 
да барынша ашып көрсете білді. Мәселен, өлген адамға 
асты 63 жасқа (пайғамбар жасына) келген атақты бай, 
билерге беретіні, аста көп мал сойып, аста төк жасайты-
ны, ысырапқорлыққа жол беретіні айтылады. Күрес, ат 
бәйгесі, т.б ұлттық ойындарының  ұйымдастырылатыны, 
аттың бәйгесі мен күрестің бәйгесін рулы елдің талап 
алып кетіп, балуан мен ат иесіне түк тимейтіні, мұның 



201

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

бір жағы мақтаншақтық – доңғойлық екендігін айтты. 
Бұл еңбектер ХІХ ғасырда қазақ қоғамында орын алған 
салт-дәстүрлер мен әдет–ғұрыптарды терең талдауға 
мүмкіндік беретін материалдар [Алтынсарин 1991б: 80].

Бүгінгі күнде ұмытылған, өз кезеңінде дүниетанымдық 
мәні болған әдет–ғұрыптарды да атап өтеді. Атап ай-
тар болсақ, қайтыс болған  адамның жылқысының ер–
тұрманы, қару жарағы, жақсы деген киім – кешегі үйдің 
ішіне ілінеді, соның сол жағынан ұзын найза шаншылып , 
ол найзаның өткір ұшы үйдің қабырғасын жарып, сыртқа 
шығарылады. Сол жоғары қарап тұрған ұшына өлген 
адамның жасына байланысты түлі түсті мата ілінеді. Жас 
адам қайтыс болса өлсе, қызыл мата, орта жастағы адам 
өлсе қара, қарт адам өлсе, ақ мата байланады. Себебі 
өткен адамдар матаның түсіне қарапөліктің жасын айы-
рады. Осы жағдайдың бәрі қырқына, кейде жылына дейін 
сақталады, – деп атап көрсеткен. Осы арқылы ол үйдің 
қаралы үй екендігін де атап өткен болатын.

Оның еңбектерінде Торғай өңіріндегі суармалы 
егіншіліктің дамуын, ирригация жүйесін, бұл өңірде 
қандай дәнді дақылдар түрлері егілетіндігі және егіннің 
өнімділігі, жер өңдеп, егін егуге қажетті құралдардың 
түрлері де сипатталады. Бұл кезеңде егін егумен көбінде 
кедейленген көшіп-қонуға жағдайы келмеген шаруалар 
айналысқандығын атап өтеді [Алтынсарин 2006а:159].

Ы. Алтынсарин өз елін, халқын жан–тәнімен сүйген, 
әрі халқымыздың мәдениеті мен тарихын ұлттық бол-
мысымен сақтай білген тұлға. Ол қазақ халқының басқа 
елдермен терезесі тең болып, қарыштап дамуы үшін де 
мектеп ашып, прогерессивті дамуын көздеді. Оның ар-
тында қалған ізгі мұралары бүгінгі және болашақ ұрпаққа 
өмір бойы азық болады. Олай дейтініміз, ағартушы демо-
крат ғалым өзінің «Қазақ хрестоматиясы» атты еңбегінде 
«Қыпшақ Сейітқұл», «Әке мен бала», «Таза бұлақ», «Бай 
баласы мен жарлы баласы» атты әңгімелері мен Қара ба-
тыр, Тазша бала атты ертегі аңыздарында жас ұрпақты 
саналы, өнегелі істер мен мейірімділікке және адамгер-
шілікке үндейтін тұстарын көреміз. Осы әңгімелері 
арқылы да автор қазақ әдебиетінде балалар санасын 
оятып, оларға барынша сіңдіре білді. Сондай–ақ әке мен 
бала және ана мен бала арасындағы өзіндік махаббаты 
да шебер суреттей білгендігі бүгінгі ұрпаққа азық болар 
дүниелер [Алтынсарин 1991а:240–256].

Оның балалар тәрбиесіне арналған шығармаларының 
өресі өте биік. Мәселен, «Бай баласы мен жарлы баласы» 
атты шығармасы баланы шыдамдылық пен батылдыққа, 
сабырлық пен тапқырлыққа және көрегенділікке 
тәрбиелесе, «Атымтай Жомарт» әңгімесі қайырымдылық 

пен қарапаймдылыққа, азды қанағат етіп, мақтаншақ 
болмауға тәрбиелейді. Төрт түлігі сай бола тұра еңбек 
етуді, кем-кетік, жетім-жесірге көмектесуді ұмытпаған, 
тапкан малды орынды жұмсай білген Атымтай Жомартты 
жастарға үлгі етеді.

Ы. Алтынсариннің өзі өмір сүрген кезеңіндегі тағы бір 
адами болмысын айғақтайтын, әрі орыс зиялыларымен 
қанша жерден дос болса да, орыс халқының өкілдерінен 
бірде бір адамды өзінің жаназасына қатыспасын деп 
өсиет айтуында да үлкен мән мағына жатыр. Сол арқылы 
өз заманындағы орыс миссионерлерінің қазақ жұрты 
үшін қазақи құндылықтарды жоятындығын білгендіктен 
де, орыс достарын жаназаға келтірмей, есесіне 99 молда 
шақырыңдар деп өсиет айтқан болатын. Оның бұл өсиеті 
өзінің «Мұсылманшылықтың тұтқасы» атты еңбегінде 
жарияланған [Алтынсарин 1991б].

Ы. Алтынсариннің қазақи болмыс мен мәдениетті 
сақтауының тағы бір үлгісін, оның отбасында да 
сақталғандығынан көрінеді. Олай дейтініміз, оның әйелі  
Айғаныстың  үй ішінде және ауыл арасында қонаққа ба-
рарда жаулық тартып жүретін болса, орыс таныстарының 
үйлеріне ерімен барғанда мақпал қамзол мен кәмшат 
бөрік киіп , қазақтың дәстүрлі мәдениетін де паш еткен. 

Қорытындылай келгенде, Ы. Алтынсариннің  
этнографиялық мұраларынан қазақ халқының бай ой–
дүниетанымын, білгірлігі мен парасаттылығын байқай 
отырып, оның ағартушылық қызметіндегі тағылымы мол 
шығармашылығы бүгінгі және болашақ ұрпақ үшін баға 
жетпес қазына. 

Ғылыми жетекшісі:
 т.ғ.к., доцент Ибадуллаева З.О. 

Әдебиет
Алтынсарин Ы. Өнер–бiлiм бар, жұрттар: Өлеңдер, 

әңгiмелер, очерктер, хаттар және естелiктер. – Алматы: 
Жалын, 1991а. – 240 б.

Алтынсарин Ы. Мұсылманшылықтың тұтқасы: Шари-
ат-ул-Ислам. – Алматы: Қазақстан, Қаламгер, 1991б. –                                                                                                               
80 б.

Алтынсарин Ы. Этнографиялық очерктер және ауыз 
әдебиеті үлгілері. //Қазақ этнографиясының кітапханасы. 
13 том. – Павлодар, 2006а. – 166 б.

Алтынсарин Ы. Орынбор ведомоствосы қазақтарының 
құда түсу, қыз ұзату және той жасау дәстүрлерінің очеркі. 
//Қазақ халқының дәстүрлері мен әдет–ғұрыптары. 2-том. 
/Құраст. С. Әжіғали. – Алматы, 2006б. – 416 б. 



202

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Уйгуры являются одним из этносов, проживающих 
в Казахстане со второй половины ХIХ в., с момента 
их переселения с территории Восточного Туркестана 
– запада Китая. В настоящее время численность уйгу-
ров в Республике составляет 274 509 человек (1,47 % 
населения страны), что позволило им расположиться 
на четвёртом месте по численности среди этнических 
групп страны [Численность <…>]. Основная масса на-
селения сосредоточена в южных областях – в Алма-
тинской и Южно-Казахстанской [Уйгуры].

По вероисповеданию уйгуры являются мусульма-
нами–суннитами, язык относится к тюркской языковой 
группе. По своему антропологическому облику они 
имеют смешанное европеоидно–монголоидное проис-
хождение. Так, по данным «Американского общества 
генетики человека» удельный вес монголоидной расы 
у уйгур составляет 70%, европеоидного компонента – 
30 % [Hui Li 2009: 934-937].

Для казахстанских уйгуров характерным является 
их компактное проживание и большая степень этниче-
ской консолидации. Уйгуры до сих пор проживают об-
щинами – махалля или жут, в которые объединяются 
жители одного квартала или микрорайона и осуществ-
ляют местное самоуправление. Общиной руководит 
жигит-беши, который избирается из самых авторитет-
ных людей. 

Наличие многофункциональных закрытых внутрен-
них структур, как института сохранения этнической 
идентичности, свидетельствует о закрытости уйгур-
ского общества, хотя можно утверждать, что взаимо-
отношения между уйгурами, казахами и другими наци-
ональностями достаточно устойчивые [Сосуществова-
ние <…> 2017: 53].

СЕИТОВ Е. К.

Сеитов Ескендир Куанышулы 
Евразийский национальный университет им. Л.Н. Гумилева, 

г. Нур-Султан, Казахстан;
eseitrov@mail.ru

ОСНОВНЫЕ ЭТАПЫ ЭТНОПОЛИТИЧЕСКОЙ ИСТОРИИ УЙГУРОВ

В связи с актуальностью изучения процессов интег-
рации уйгурского этноса в казахстанское общество и 
поиска возможностей более гармоничного сосущество-
вания с этносами республики, целью статьи является 
представление краткого обзора основных этапов этни-
ческой истории уйгуров. 

Древние уйгуры сыграли значительную роль в эт-
нополитической истории народов Центральной Азии. 
Так, по свидетельству древних китайских исторических 
сочинений, древние уйгуры произошли от хуннов и 
динлинов. В письменных источниках история уйгуров 
прослеживается с IV в., со времени появления пер-
вых записей о предках уйгуров – племенах «гаочэ»–
«тегрег» [Камалов 2001: 60].

Исторические источники позволяют рассматривать 
историю древнеуйгурских племен с периода государ-
ственных образований в виде союзов кочевых племен, 
существовавших на территории Монголии и Джунгарии 
в IV–VI вв. Следующим был период кочевнических го-
сударств в Монголии – Первого Уйгурского каганата 
(647-689 гг.) и Второго Уйгурского каганата (744-840 гг.). 
Третий период связан с возникновением оседлых госу-
дарств в Восточном Туркестане и Ганьсу в IX–XIII вв. 
[Камалов 2001: 7].

Особое место среди уйгурских политических обра-
зований средневековья занимает Второй Уйгурский ка-
ганат. В 742 г. племена уйгуров, карлуков и басмылов 
выступили против тюрков и разгромили их. К власти 
пришли уйгуры, и был образован Уйгурский каганат – 
могущественное государство, созданное уйгурами на 
обломках Восточно-Тюркского каганата на территории 
Северной Монголии. Это было новым этапом в этни-

Аннотация. В статье делается обзор основных этапов этнической истории уйгуров начиная с IV в., со времени 
появления первых письменных источников о предках уйгуров. Рассмотрены основные этнополитические процессы 
и государственные образования в период средневековья, развернувшиеся на территории Монголии, Восточного 
Туркестана и Средней Азии. Обозначены основные причины переселения уйгур на территорию Казахстана в Новое 
время. Дается общая картина положения уйгур в ХХ – начале ХХI в. 

Ключевые слова: Восточный Туркестан, Уйгурский каганат, Петербургский договор, Центральная Азия, уйгуры 
Казахстана.

© Сеитов Е. К.



203

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ческом и политическом развитии уйгуров периодом 
наивысшего политического подъема древних уйгуров 
[Тихонов 1966: 29].

Уйгурское государство наряду с Китаем и Тибетом 
вошло в число трех крупнейших империй того време-
ни, определявших ход событийна обширных просторах 
Внутренней Азии. В период существования Уйгурского 
каганата произошли окончательная консолидация уй-
гурских племен и распространение этнонима «уйгур» 
на весь племенной союз токуз-огузов, возглавляемый 
уйгурами.

Крупнейшим событием в Уйгурском каганате ста-
ло принятие уйгурами манихейства и объявление его 
государственной религией. Это – единственный уни-
кальный случай в мировой истории, когда манихейство 
получило статус государственной религии, сохранив-
шегося вплоть до ХIII в. [Камалов 2001: 8]. Принятие 
манихейства было в значительной степени насильст-
венной акцией. Новое учение распространилось среди 
знати, а основная масса населения каганата остава-
лись буддистами и шаманистами. Принятие манихей-
ства вызвало вооружённое сопротивление и привело 
к ослаблению государства изнутри, не смотря на всю 
мощь Уйгурского каганата и внешние победы [Берзин 
1996].

Другой причина ослабления Уйгурского кагана яви-
лась политика Китайской империи, способствовавшая 
разжиганию междоусобиц между каганами, что приве-
ло к дестабилизации внутреннего положения государ-
ства.

Важным моментом, на которое необходимо зао-
стрить внимание, было то, что в эпоху существования 
Второго Уйгурского каганата начался процесс перехо-
да уйгуров от кочевнических форм хозяйства и куль-
туры к оседлым, включая элементы городской культу-
ры. Эти процессы начали формироваться в уйгурском 
обществе под влиянием среднеазиатской (иранской) 
цивилизации. Однако полное развитие эти тенденции 
получили после падения Второго Уйгурского кагана-
та (840 г.), когда центр уйгурской государственности 
переместился из Монголии в Восточный Туркестан.                                             
В меньшей мере они были свойственны Ганьчжоус
кому Уйгурскому кагану, созданному уйгурами в Ганьсу. 
Исследователь Камалов А.К. отмечает, что фактически 
произошла «трансформация центрально-азиатской ко-
чевнической социальной, политической и экономиче-
ской структуры в совершенно иную по своим параме-
трам модель, выработанную и порожденную оседло–
земледельческой и городской цивилизацией в Восточ-
ном Туркестане и Средней Азии» [Камалов 2001: 9–10].

В 840-е годы вследствие сложных внутриполити-
ческих и экономических причин и поражения в уйгуро-
киргизских войнах, произошло падение Уйгурского ка-
ганата. Часть уйгуров переселилась в западную часть 
современной провинции Ганьсу, где образовалось 
Ганьчжоуское (Кянсуйское) княжество с центром около 
современного города Чжанъе. Княжество просущест-
вовало до захвата его тангутами в 1028 – 1036 гг. [Ал-
мас: 229]. Другая часть уйгур мигрировала в Восточ-
ный Туркестан в Турфанский оазис, где было создано 
Уйгурское Идыкутство. Столицей этого государства 
был Бесбалык. Кроме уйгуров в каганате проживали 
киргизы, ягма, карлуки и другие. Авторитет Турфанско-
го каганата в военном деле был велик. Но в ХII в. их 
подчинили себе каракитаи. Уйгуры обязались платить 
налоги.

В 1209 г. Турфан добровольно присоединился                         
к империи Чингис-хана. В 1270 г. началась война между 
Хубилаем и потомками Чингис-хана. В ходе этой войны 
Хубилай захватил Турфанский каганат. В 1283 - 1284 
годы уйгуры переселились в окрестности города Юн-
чан. Китай им выделил земли, на которых они обосно-
вались. История Турфанского каганата закончилась, 
но именно в рамках этого государственного образова-
ния было положено начало формированию этнической 
территории уйгурского этноса [Владимирцов 1998: 78].

В период позднего средневековья и нового време-
ни уйгуры входили в состав следующих государств, 
существовавших на территории Восточного Туркеста-
на: Яркендское (Кашгарское) ханство (XV-XVII вв.); Ку-
мульское ханство (1696-1930 гг.), правители которого 
подчинились династии Цин вовремя ойрато-цинской 
войны; Турфанское ханство (1696-1930 гг.), существо-
вавшее под властью чагатаидов как вассал империи 
Цин, а затем и Китайской республики.

В 1864 - 1877 годы в Кашгарии также существовало 
княжество Йеттишар или Джеты-Шаар, на территории 
которой была образована провинция Синьцзян, котрая 
заселялась уйгурами («таранчи») китайцами и дунга-
нами. В Илийском крае вовремя уйгуро-дунганского 
восстания в 1864 г был образован Илийский султанат, 
Таранчинский султанат или Кульджинский султанат 
(1864-1881). В результате борьбы за доминирование 
в государстве, дунгане потерпели поражение и были 
вытеснены из края.

С 1871 по 1881 год территория султаната была 
оккупирована Российской империей. В 1881 между 
Российской и Цинской империями был подписан Пе-
тербургский договор, согласно которому территория, 
захваченная у Илийского султаната, передавалась 



204

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Китаю. В результате заключения Санкт-Петербурского 
договора началось массовое переселение части уйгу-
ров и дунган из восточной части Илийского края в его 
западную часть, оставшейся под юрисдикцией России. 
Часть жителей, уже проживавших на территории за-
падной части Илийской долины в поселениях Яркент, 
Кетмень, Пинджим, также приняли российское поддан-
ство [Сборник: 1952].

Таким образом, в XV-XVI вв. и последующий период 
уйгурский этнос был разобщен, входил в различные го-
сударственные и политико-административные образо-
вания. После исчезновения уйгурского государства из-
за длительной междоусобной борьбы, историческое 
название одного из древнейших тюркских народов 
Центральной Азии с XVI в. было утрачено. Этноним 
«уйгур» стал мало употребляться и был вскоре вы-
теснен религиозным самосознанием, так как, начиная 
с X в., среди уйгуров Кашгара, Яркенда, Хотана рас-
пространяется ислам и к XVI в. утверждается на всей 
территории Восточного Туркестана. Уйгуры именовали 
себя прежде всего «мусульманами», а также по реги-
ону происхождения - кашкарлык (кашгарец), хотанлык 
(хотанец) и др. или по роду занятия – таранчи (земле-
делец). Только лишь в мае 1921 года на съезде пред-
ставителей уйгур в Ташкенте было принято общее для 
всех таранчей, кашгарлыков и других родственных им 
групп наименование «уйгуры». В 1930-е годы этноним 
уйгуры широко распространился и в Синьцзяне.

С 1955 г. провинция Синьцзян была преобразована 
в Синьцзян–Уйгурский автономный район (СУАР) КНР. 
В период «культурной революции», из-за жесткого 
антирелигиозного курса, среди уйгурского населения 
начался рост антикитайских настроений. В результате 
«борьбы с местным национализмом» и репрессиями 
уйгурской интеллигенции и мусульманского духовенст-
ва, часть уйгуров бежала в СССР, что составила еще 
один поток миграции в Казахстан. В основном они пе-
реселялись в Семиречье, которое в природно–клима-
тическом и культурном плане имело сходство с преж-
ними местами их расселения в Илийском крае, что 
способствовало их безболезненной адаптации в новых 
условиях.

Таким образом, обзор основных этапов этнополити-
ческой истории уйгуров показывает, что, как и многие 
народы, уйгурский народ прошел трудный путь своего 
становления. В древности кочевые предки уйгуров об-
итали на территории Монголии, объединяясь в союзы 
племен, которые играли заметную роль в Центральной 
Азии. В эпоху средневековья на территории Восточ-
но–Тюркского каганата образовался Уйгурский каганат, 
после падения которого, происходит массовое пересе-

ление уйгуров в Восточный Туркестан, где и формиру-
ется этническая территория уйгуров. Однако отсутст-
вие единого государства и разобщенность этноса не 
позволили сохранить политическую независимость и 
самостоятельность уйгуров. В настоящее время зна-
чительная часть этноса проживает на территории Ка-
захстана, сохраняя этническую идентичность и в тоже 
время интегрируясь в казахстанское общество.

Научный руководитель:
к.и.н., доцент Каженова Г.Т.

Литература
Алмас Т. Уйгуры. Перевод с уйгурского Х. Хамрае-

ва. – Издание осуществлено за счет личных средств 
Зайнаудина Босакова. – 342 с. 

Берзин А. Смена религий уйгурами. Историческое 
взаимодействие буддийской и исламской культур до 
возникновения Монгольской империи. Библиотека Бер-
зина (1996) // Studybuddhism. Информационный пор-
тал. URL:https://studybuddhism.com/web/ru/archives/e-
books/unpublished_manuscripts/historical_interaction/pt2/
history_ cultures_09.html – (Просмотрено 07.09. 2021).

Владимирцов Б.Я. Чингис-хан. – М.: Юрайт, 2018. 
– 103 с.

Камалов А.К. Древние уйгypы. VIII–IX вв. – Алматы: 
Наш Мир, 2001. – 216 с.

Сборник договоров России с другими государства-
ми. 1856–1917/ Под ред. Адамова Е.А.; Сост. Козьмен-
ко И.В. – М.: Госполитиздат, 1952. – 464 с.

Сосуществование этнических групп в Казахстане. – 
Aлматы: Фонд имени Конрада Аденауэра, 2017. – 77 с

Тихонов Д.И. Хозяйство и общественный строй Уй-
гурского государства X–XIV вв. – М. –Л.: Наука, 1966. 
– 304 с. 

Уйгуры. Этносы Казахстана // Assembly.kz. – Ас-
самблея народа Казахстана. URL: https://assembly.kz/
ethnos/kk/uygury/ (Дата обращения: 20.03.2022 г.).

Численность населения Республики Казахстан по 
отдельным этносам на начало 2021 года // Findhow.
org. – Информационный портал. URL: https://findhow.
org/search?q= %D1%83%D0%B9%D0%B3%D1%83%D
1%80%D1%8B+#gsc.tab=0&gsc.q=%D1%83%D0%B9%
D0%B3%D1%83%D1%80%D1%8B%20&gsc.page=1 – 
(Просмотрено 20.03.2022).

Hui Li, Kelly Cho, Judith R. Kidd and Kenneth K. Kidd. 
Genetic Landscape of Eurasia and „Admixture“ in Uyghurs 
// American Journal of Human Genetics. 2009 Dec 11. – № 
85(6). – Р. 934-937.



205

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Алтын Ордада 1320 жылдары исламды мемлекеттік 
дін ретінде жариялануы қысқа уақытта орын алған оқиға 
емес, ұзақ мерзімде қалыптасқан үдерістердің заңды 
нәтижесі. Алтын Орда саяси элитасының ұзақ жыл-
дар бойы қайшылықты мәселелерінің бірі - діни сенімді 
таңдау. XIII ғасырдың алғашқы ширегінде Шыңғыс хан 
құрған алып империяның қоғамдық қатынастары мен би-
леуші өкілдеріне қатысты аспектілерін Ұлы Жасақ (Яса) 
заңдары реттеп отырды. Еуразия даласының үлкен 
аумағын қамтып жатқан империя үшін сол аймақтағы сая-
си және қоғамдық конфессия өкілдеріндегі діни төзімділік, 
ең бірінші кезекте мемлекеттің тұтастығы үшін қажет бол-
ды. Ұлы Жасақ (Яса) заңдар негізіндегі діни төзімділік жа-
улап алынған аумақтарда ислам, шаманизм, христиан, 
буддизм, иудаизм діндерінің еркін таралып, аталған дін-
дер басшыларынан жоғарғы дәрежедегі қолдауларына 
ие болып отырды.

Жошы ханның мұрагері Батый хан батысқа 
жеті жылдық жорығының нәтижесінде империяның 
географиялық шеңбері кеңейді. Жошы ұлысы құрылған 
күннен бастап Батый хан мемлекеттің ішкі саясатындағы 
діни ахуалды бақылауда ұстауда өзіндік басқару тәсілін 
қалыптастырды. Бұл мәселеде парсы тарихшысы 
Джувейнидің Батый хан туралы: «Ол діндер мен оның 
ағымдарының ешқайсысын ұстанбады» деген жазбасы 
кең танымал [Тизенгаузен 1884а: 21]. Джузджанидің «Ба-
тый жасырын түрде мұсылман болып, ислам ізбасарла-
рына толық қолдау білдірді» атты жазбасы Джувейнидің 
дерегімен сәл қарама-қайшы келеді [Тизенгаузен 1884а: 
15]. Келтірілген деректер Батыйдың жаулап алушы 
болғанымен, діни ұстаным тұрғысынан келгенде, барын-
ша сабырлылық танытқанын көрсетеді. Жошы Ұлысында 

ТҮМЕНБАЙ Ы.Н.

Түменбай Ысматолла Нұрланұлы
Әл-Фараби ат. Қазақ Ұлттық Университеті,

Алматы қ., Қазақстан;
tumenbajysmatolla@gmail.com

АЛТЫН ОРДА ДӘУІРІНДЕГІ ИСЛАМ ЫҚПАЛЫНЫҢ КЕҢЕЮІ

Батый хан билік еткен тұстағы діни еркіндіктің қаншалықты 
жоғарғы дәрежеде болғандығын, тіпті, ханның інісі мен 
ұлдарының әртүрлі діни сенімді ұстанғанынан толық 
байқауға болады.

Ұлы Жасақ (Яса) заңдарының беделіне қарамастан, 
ХІІІ ғасырдың ортасынан бастап саяси элитада дінге де-
ген жіктеліс пайда бола бастайды. Батый ханның ұлы 
Сартақ христиан дініне жақындап, Берке хан ислам дінін 
қабылдайды. 1258 жылы Батый хан қайтыс болғаннан 
кейін мұрагерлері саналып келген Сартақ пен Ұлақшы 
билігін орнықтырып үлгерместен, көп ұзамай Алтын 
Орда ханы болып Берке тағайындалды. Христиан дінін 
ұстанған Сартақ пен Ұлақшыны орталық қолдаса да, 
билікті тізгіндей алмауын басқарушы элита арасында 
мұсылмандық топтың ықпалы басым болғандығынан 
байқаймыз.

Алтын Ордадағы ислам дінінің таралуындағы 
өзгерістер бірінші мұсылман ханы Берке ханның таққа 
отырған тұсынан басталды. М.Г. Сафаргалиеваның 
пікірінше, «Беркенің жеңісін белгілі бір дәрежеде оның 
кандидаттығын қолдаған мұсылман көпестерінің септігі 
бар. Дәл осы кезеңде Берке хан Хорезм мен Бұлғардағы 
мұсылман көсемдерінің қолдауына ие болды. Берке хан 
тағына отырған тұстан бастап мұсылман көпестері барлық 
мемлекеттік мекемелерге орналасып, ал мұсылман мис-
сионерлеріне кең далаға жол ашылды» [Сафаргалиев 
1960: 47].

Беркенің ислам дінін қабылдауы шамамен XIII 
ғасырдың 40–50 жылдарына сәйкес келеді. Әл Омаридің 
жазбасы бойынша: «Берке Моңғолиядан қайта оралғанда 
Бұхараға исламды қабылдау үшін соқты» деп жазады 
[Малов, 1998: 84]. Бұған қарағанда Берке 50 жылда-

Аннотация. Мақалада ортағасырлардағы Алтын Орда мемлекетіндегі ислам дінінің дамуының аспектілері 
қарастырылған. XIII ғасырдың орта шеңберінде құрылып, XVI бас кезіне дейін өмір сүрген Алтын Орда империясының 
Еуразия даласының шығысындағы халықтардың тарихында алатын орны ерекше. Өзінің бірнеше ғасырлық тари-
хында аталған империяның ыдырау нәтижесінде құрылған Ақ Орда, Қазақ хандығы, Қырым, Сібір, Қазан, Астрахан 
хандықтары мен Ноғай ордасы мемлекеттері тарихында өте зор маңызға ие болды. Алтын Орда тарихының қай 
мәселесі болмасын, қазіргі таңда өте өзекті. Осы мәселелердің бірі ретінде Алтын Орда дәуірінде Ислам дінінің тара-
луы мен оның ықпалын қарастырамыз. Аталған мақалада ортағасырлық және қазіргі зерттеулерді негізге алып, Алтын 
Орда дәуіріндегі исламның ықпалына барынша әділ бағасын беруді мақсат етеміз.

Түйін сөздер: Алтын Орда, ортағасырлар, исламдану, Өзбек хан, діни конфессиялар, дін үшін күрес.

© Түменбай Ы.Н.



206

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

ры дінді қабылдаған болса, 60 жылдары өзге де саяси 
элита өкілдері де исламды ұстана бастаған. Берке хан 
ислам дінін ешкімге қысыммен таратпады, оның есесі-
не исламның Алтын Ордада кең қанат жаюына сопы 
шейхтарының миссионерлік қызметі басты себеп болды.

Жоғарыда келтірілген деректер бойынша Берке 
ханның ислам дінін қабылдауы билеуші әулетпен қатар 
биліктегі саяси элитада да мұсылмандық бағытқа өту кең 
тарады. Сол сияқты бұл үрдіс Дешті Қыпшақ даласында 
тыс қалмады. Ислам дінінің Дешті Қыпшақ даласында 
орнығуы, осы уақытқа дейін ықпалды саналып келген ру-
хани құндылықтардан жоғарылай бастады.

Алтын Орда бір-біріне саяси, мәдени әрі діни тұрғыдан 
мүлдем ұқсамайтын Дешті Қыпшақ, Еділ Бұлғариясы, 
Қырым мен Солтүстік Кавказ сынды аумақтарды біріктіре 
алды. Осының нәтижесінде мемлекет кеңістігінде ислам, 
буддизм, христиан, шаманизм т.б. діни конфессиялар 
өмір сүруі заңдылық.

XIV–XV ғасырларда исламның жылдам қарқынмен 
таралуына дейінгі дүниетанымдық түсініктер, әдет–
ғұрыптар Дешті Қыпшақ даласында маңызды рөл 
атқарды. Далада исламмен қатар Тәңір идеясы жалғасын 
таба берді. XIII ғасырдың ортасында Гильом де Рубрук: 
«Мен жақында қайтыс болған адамды көрдім. Оның ай-
наласына төрт-төрттен он алты жылқы терісін іліп қойған. 
Одан өзге оның алдына қымыз ішуге әрі ет жеуге ыдыс 
тұр» [Тизенгаузен 1884б: 110-118].

Моңғолдар қыпшақ аристократиясының ықпалын 
азайтқанымен, Қыпшақ даласында Тәңіршілдік сенімі 
дүниетанымнан ажырай қоймады. Бұл туралы түрік сая-
хатшысы Э. Челеби: «Шыңғыс хан дәуірінен бұл халықтар 
ханафилік және шафиғилік мәзхабтағы бір құдайға 
табынушы елге айналды. Бірақ бұлар мұсылманның 
сүннеттерін орындаумен қатар, қараңғылық пен адасуда 
қала берді» [Малов 1998: 11]. Аталған деректерден бөлек, 
бұндай көзқарастар, тіпті, XIX ғасырдың өзінде айтылып 
жүрді. Бұдан шығатын қорытынды, демек, исламның 
Дешті Қыпшақ даласында таралуы өзге дін тараған 
аймақтардан мүлдем өзгеше. Далада ислам діні көшпелі 
түркі тайпаларының дүниетанымы мен әдет-ғұрыптарын 
жоя алмады, керісінше, қатар дамыды. Кей зертте-
ушілер Тәңір сенімі сол уақытта қалыптасқан діни жүйе 
болған, исламның енгізген бір құдай – Алла идеясының 
қабылдауына ықпалдасқан деп санайды.

Осылайша, жоғарыда келтірілген фактілерді Өзбек 
ханның XIV ғасырдың алғашқы ширегінде исламды 
мемлекеттік дін ретінде жариялауына арқау болған са-
яси және әлеуметтік алғышарттар ретінде қарастыруға 
болады. Мемлекеттің ішкі және сыртқы саясатында, 
әлеуметтік-экономикалық дамуында ислам ықпалының 
рөлі күрт артып кетуіне келесідей факторлар себеп бол-
ды:

1. Алтын Ордада ислам дінінің таралуына бастапқыда 
мемлекеттің құрамында ислам өркениетінің ықпалы 
тараған аймақтардардың болуы себеп болды. Көшпелі 
мен отырықшы мәдениеттің синтезі ретінде дамып 
жатқан Хорезм, Еділ Бұлғариясы, Хорасан аймақтарының 
бөлігі Алтын Орда құрамында болуы процессті жедел-
детті. Аталған аймақтарда исламның ошағы, қоғамдық 
институттардың қалыптасуы, қалалар мен қолөнердің, 
сауда мен мәдениеттің дамуындағы маңызы, тіпті, Алтын 
Орда мемлекет ретінде қалыптастай тұрғанда жоғары 
болған.

2. Исламды қабылдаудың сыртқы саяси алғышарттары 
Берке ханның кезінде қалыптасты. Жошы ұлысының 
мұсылман елдерімен жақындасу үрдісінің негізгі себе-
бі ретінде XIII ғ. 60–жылдары Берке хан Қарақорыммен 
байланысты үзуге және Ұлы Қағанның ықпалынан шығуға 
деген ұмтылысынан көрініс берді. Мұсылман елдерімен 
дипломатиялық қатынастарды едәуір жеңілдеткен Бер-
ке ханның исламды қабылдауы мамлүктік Мысырмен 
сыртқы саяси одақтың негізі қалануына жол ашады. 
Осылайша, джучидтердің Күнгей Кавказды басып алуға 
деген ұмтылысы негізінде мамлүктің Мысырымен Хулагу 
ұлысына қарсы әскери-саяси одақ құрып, бұл өз кезегін-
де ислам елдерімен дипломатиялық, әскери және сауда 
байланыстарының кеңеюіне себеп болды.

3. Алтын Орданың мұсылман әлемімен сауда және 
мәдени байланыстардың кеңеюі сыртқы саясатының 
басым бағыты ғана емес, сонымен бірге мемлекеттің 
әлеуметтік-экономикалық дамуымен де байланысты 
болды. Саяси тұрақтылық пен экономикалық өрлеу 
халықаралық сауданың дамуына мүмкіндік беріп, оны 
қалпына келтіруді ұйымдастырушылар хорезм және 
бұлғарлық көпестер болады. Шығыс Еуропадан Күнгей 
Кавказ, Иран, Орта Азияға сауда жолдары Еділ бойы-
на, Арал маңы мен Қара теңіз қалаларынан апаратын 
керуен жолдарымен қиылысты, бұл Жошы ұлысының 
көпестеріне өте тиімді сауда жүргізуге мүмкіндік берді.

4. Алтын Ордада қала өмірінің дамуы отырықшы жер-
лерде қираған жерлерді қалпына келтірмей, дала оази-
стерінде жаңа қалалар салу жолымен жүрді.

5. Жошы ұлысының сыртқы саяси векторы ретінде 
мұсылман елдеріне бағдарлануы, Берке ханның исламды 
қабылдауы аймақта ислам дінінің әлеуметтік базасының 
кеңеюіне әкелді. Хорезмнің, Еділ Бұлғариясының, төменгі 
Еділдің сауда және қолөнермен айналысатын тұрғындар 
ғана емес, сонымен бірге басқарушы топ, мұсылман 
ғалымдары, қалалардың дамуы мен сауданың пайда-
сын арттыруды көздеген моңғол ақсүйектерінің өкілдері 
исламның таралуына мүдделі болды.

XIV ғасырға дейін Алтын Ордада ислам дінінің ықпалы 
артып, саяси топтардың қолдауына ие болып, елдің 



207

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

көптеген бағыттарын қамтығанымен, мемлекеттік дәреже 
қабылданбады. Исламның толығымен әрі түпкілікті түрде 
мемлекеттің ресми дініне айналуы - Өзбек ханның билік-
ке келуімен байланысты.

Деректерде Өзбек ханның Алтын Орданың хандық 
билігіне келуіне қатысты әртүрлі нұсқалар бар. Олардың 
біріншісі – Шейх–Увейстың жазбасы: «Дешті Қыпшақта 
осы жылы (1303–1304) Тоқты хан қайтыс болған еді. 
Оның Елбасмыш атты баласы болды, оны әмір Кадак 
билікке қоюға мүдделі еді. Осы тұста Тоқтының қайтыс 
болуына Кадакты жазым етті» - дейді [Тизенгаузен 1884б: 
100].

Екінші нұсқа Эннувейриден жеткен. Ол бұл 
оқиғаларды сарай төңкерісі емес, діни қайшылықтан 
туындаған қақтығыс ретінде баға береді. Хафиз-и-
Абрудың жазбасы бойынша діни қарама-қайшылықтан 
кейін өте ауыр жазаға кесілген 120 сарай басшылары мен 
Шыңғыс тұқымдарының ішінде Елбасмыш та бар дейді 
[Тизенгаузен 1884а: 323]. Егер жаза кесілген Шыңғыс 
тұқымдарының мен басшыларының санына сарапта-
ма жасасақ, бұдан сарайда антиисламдық көзқараста 
қызмет атқарған топ өте көп болған.

Үшінші нұсқада Ибн Дукмак: «Тоқты өлер тұста оның 
артында ұрпағын жалғыстыратын ешкім қалған жоқ. 
Құтлық–Темір одан Өзбектің таққа келуін сұрады» дейді 
[Тизенгаузен 1884а: 141].

Моңғол мемлекеттері секілді Алтын Ордада да мем-
лекеттік іс жүргізуде ұйғыр әліпбиін қолдану кең етек 
алды. Сарайда көптеген ұйғыр шенеуніктері мен дін 
ұстаздары өмір сүрді. Тоқты хан кезінде (1290–1312) олар 
үлкен құзыреттерге ие болды [Тизенгаузен 1884а: 174]. 
Өзбек хан билікке келген тұстан бастап олар саяси қысым 
көріп, көпшілігі өлім жазасына кесілді.

Қазіргі таңда Өзбек ханның билікке қандай жолмен 
келгені нақты белгісіз, бірақ бір түсініктісі Өзбек ханды 
қолдаған мұсылман шейхтары мен саяси элитадағы топ 
өкілдері еді.

Шығыс деректеріне сүйенетін болсақ, Өзбек ханның 
тұсындағы идеологиялық реформалар оңайлықпен 
орындалған жоқ. Тіпті бұл іс репрессиялар мен қанды 
қақтығыстарға да алып келгендігі анық. Ән–Нувейри 
дерегінде «Оның (Өзбектің) мемлекетінде ислам дінін 
менсінбей, оны мойындамағандар бар еді. Ол оларға 
соғысты немесе дінді қабылдауды таңдауға бұйрық бер-
ді. Олар мұсылман болмаймыз деген соң, Өзбек оларға 
соғыс ашып, ұрып-соғуға бұйрық берді, аман-қалғандары 
қашуға мәжбүр болды [Тизенгаузен 1884а: 163]. Ал, әл–
Бирзали дерегінде «Өзбек хан өте мықты мұсылман және 
батыр. Ол бірнеше әмір мен дінсіздерді, ұйғырлардың 
көбісін, ламдар мен сиқыршыларды исламға кіргізді» 
делінеді [Тизенгаузен 1884а: 174]. Дәл осындай ақпарат 

әл–Муффадал, аз–Захаби, Ибн Касир еңбектерінде де 
айтылады [Тизенгаузен 1884а: 197].

Өзбек ханның реформасының нәтижелерін араб 
тарихшылары бірдей бағалайды. Әл–Омари Жошы 
ұлысында Ислам діні қабылданған соң жағымды 
жақтарын былай деп хабарлайды: «Мұсылман дінін 
қабылдаған алғашқы хандардың бірі Берке, Жошының 
баласы, ал ол Шыңғысханның баласы. Содан кейін 
өңірде ерекше күн шығып, тек кейбір жағдайлар болма-
са халықтардың бәрі жақсылыққа кенелді» [Тизенгаузен, 
1884а: 234].

Ибн Касирдың айтуынша: «Өзбек хан<...> мұсылман 
еді. Ол өз аумағында ислам дінін тарату туралы шешім 
қабылдап, оған сенімсіздік танытқан әмірлерді өлтірді. 
Мұхаммед заңы бәрінен де жоғары заңға айналды» [Ти-
зенгаузен, 1884а: 277].

Американдық түрколог К.Г. Менгес өзінің жұмысында 
мынадай дәйек қалдырды: «Моңғолдар мен татар-
лар өз мәдениеттерін басқа жаулап алған халықтарға 
таратуға тырыспады. Моңғол шапқыншылығынан кей-
ін Киев Русі мұсылмандандырылды, бірақ татарлар 
орыстарды мұсылман болуға қыстаған жоқ» [Менгес 
1974: 68]. Шыныменде, Алтын орда хандары оларға 
бағынышты христиандарға (орыстар, аландар, гагауы-
здар, Қырымдағы армяндарға) ислам дінін қабылдауға 
күш көрсетпеді. Алайда, несториандар мұсылман дінін 
қабылдауға мәжбүр болды, олар қарсы келсе, өлімге 
кесілер еді. Өзбек хан буддисттер мен шаманистерді де 
дінді мойындамағандары үшін өлтірткізгендігіне көзіміз 
жетеді. 

Өзбек хан және оның баласы Жәнібек хан (1342–1357 
тұсында мемлекет өзінің гүлдену мен даму шегіне жетті. 
«Ескендір анонимы» (Муин-ад-дин Натанзи) Жәнібектің 
Көк Ордадағы (нақтысы Ақ Орда) ислам дінін тарату 
деңгейін айтады. Жәнібек хан сол аумақта көптеп ме-
дресе, мешіттерді салдырып, діни тұлғаларды тартып, 
ғылымның дамуына үлес қосты [Тизенгаузен 1884а: 128].  
«Ол (Жәнібек) пейілі таза мұсылман еді» [Тизенгаузен 
1884а:146]. Д.М. Исаховтың айтуынша, Жәнібек әкесіне 
қарағанда исламдануға көңілін бөлді [Исхаков 2012: 168].

Мемлекетке ислам дінінің белді өкілдері әр жақтан 
келе бастады. «Мелик Ашрефтың кетуіне байланысты, 
Тебриз, Серах, Ардебил, Байлекан, Берд, Нахечиван 
аумақтарын көптеп қожалар қоныс аударды. Зейн Ад 
Динның айтуынша, «Мухьи-д-дин Бердаи қажы Сара 
Беркеге қоныс аударып, ислам дінінің дамуына үлес 
қосып, танылды» [Тизенгаузен 1884б: 101].

Ираннан Еділ аймағына шиіттердің қоныс 
аударғандығын назарда ұстауымыз қажет. Бірақ, бұл 
жағдай Жошы ұлысында аса текетірес тудырмады. Соған 
қарағанда, сол кезеңде шиіттер мен сүнниттер өзара 



208

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

жақсы қарым–қатынаста болды. Ибн Баттута деректерін-
де Алтын Орда тұрғындарының сүнниттер және хана-
фи мазғабынан болғандығын біле аламыз [Тизенгаузен 
1884а: 310].

Бірақ, шын мәнінде Жошы ұлысының түркі халықтары 
арасында Яссауи тариқатының рөлінің жоғары 
болғандығы анық. Кубравийа тариқаты алғашқыда Орта 
Азияның отырықшы халықтарында маңызға ие болды. 
[DeWeese 1994: 138].

XII–XIII ғғ. деректерде білім алушылар бір шейхтан 
екіншіге білім іздеп ауысқандығын байқай аламыз. XVI 
ғ. Шайбанидтердің яғни Яссауи тариқатын ұстанушылар 
бұл бағыттың Орта Азияда белең алуына жол ашты. Осы 
жайт жайында Саид Атаның ұрпағы Мухаммад Касима 
Ризванның 1626 жылы аяқталған «Манакиб ал–ахйар» 
(басқа атауы– «Макамат–и Саййид Ата–и») дерегінде 
айтылады.

Ал–Хадж Абд ал–Гаффаридің «Умдет ал-ахбар» 
еңбегінде сопылық діни көсемдердің жаңа есімдерін 
атайды: «Берке хан тұсында халық исламға бет бұра ба-
стады, бірақ ол қайтыс болғаннан кейін бұрынғы сенім-
деріне ойысты. Одан кейін Қыпшақ даласы мен Жошы 
Ұлысында сол кезеңдегі төрт беделді әулие ислам дінін 
таратты. Әлидің ұрпағы – Шейх Маджид ад–дин Ширва-
ни, Әбі Бәкірдің ұрпағы – Баба Тоқлас Шейх Наджиб ад-
дин, пайғамбардың ұрпақтары – Шейх Ахмад және Шейх 
Хасан Гургани». Яғни, бұл жазба бойынша сараптасақ, 

ұлыста яссауи мен кубравийа тариқаттарынан басқа да 
мектептер болуы ықтимал [Аль–Джанаби 1991: 127].

Жалпы Девин Де Виздың айтуынша Нақшбандийа 
тариқатының негізінде жазылған жұмыс және сол кезеңде 
(XVII ғ.) ол өте үлкен рухани ықпалға ие болды. Себебі, ең 
соңғыс сопылық тариқат туралы көлемді ақпаратты жет-
кізді.

Моңғолдар Еуразия даласында тарих сахнасын-
да көтерілген тұста, олармен бір кезеңде ықпалды 
өркениеттер өмір сүріп жатты. Моңғолдар алғашында 
мемлекет саясатына қарсы келмейінше діни төзімділік 
танытып келді. Бірақ діни сенім таңдау саяси элита 
дәрежесіне көтерілген тұста діни ахуал шиеленісіп кетті. 
Алтын Ордада ислам дінінің таралуы көшпелі өркениеттің 
қайта өрлеуі болды. Ұлыста ерте кезден Хорезм, Еділ 
Бұлғариясы аймақтарында исламдану үдерісі жоғарғы 
деңгейде болуы мемлекеттік дін мәртебесіне көтерілуіне 
мүмкіндік жасайды.

Алтын Ордада ислам діні Өзбек хан мемлекеттік дін 
ретінде жарияланды деп түсіну қате тұжырым. Бұл Жошы 
Ұлысы мен Дешті Қыпшақ даласында бірнеше ғасыр 
бойы жалғасын тапқан үдерістердің заңды нәтижесі 
еді. Осының Алтын Ордада ислам діні тек саяси эли-
тадан ғана емес, мемлекеттің ішкі және сыртқы саяси 
қатынастарын айқындаушы факторлардың негізі болды.

Ғылыми кеңесшісі
т.ғ.к., ассоц.проф. Ноғайбаева М.С.

Әдебиет
Аль–Джанаби М.М. Суфийский теолого-философ-

ский синтез Аль Газали: 09.00.11. Дис. док. филос. наук. – 
Москва: Российский университет дружбы народов, 2018. 
– 430 с.

Исхаков Д.М. О дате принятия ислама в Улусе Джу-
чи при хане Узбеке // Урал–Алтай: через века в будущее: 
Материалы V Всерос. тюркологич. конф., посвящен-
ной 80-летию Института истории, языка и литературы 
Уфимского научного центра РАН (21-22.06.2012 г.) / Сост.                    
В.Г. Котов – Уфа: ИИЯЛ УНЦ РАН, 2012. – 444 с.

Малов Н. М., Малышев А. Б., Ракушин А.И. Религии в 
Золотой Орде. –Саратов: Изд–во Саратовского государ. 
Ун–та им. Н.Г. Чернышевского, 1998. – 127 с. 

Менгес К.Г. Восточные элементы в «Слове о полку 
Игореве». – Л№: Наука, 1979. – 268 с. 

Сафаргалиев М.Г. Распад Золотой Орды. – Саранск: 
Мордовское книжное издательство, 1960. – 279 с.

Тизенгаузен В.Г. Сборник материалов, относящихся к 
истории Золотой Орды. – Т. I. – Извлечения из сочинений 
арабских. – СПб.: Изд. С.Г. Строганова, 1884а. – 564 с. 

Тизенгаузен В.Г. Сборник материалов, относящихся к 
истории Золотой Орды. – Т. II. – СПб.: Типография Импе-
раторской Академии Наук, 1884б. – 307 c.

DeWeese D. Islamization and Native religion in the 
Golden Horde. Baba Tükles and Conversion to Islamin 
historical and Epic Tradition. – Pennsylvania State University 
Press, University Park. – Pennsylvania, 1994. – 656 р.



209

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

На сегодняшний день изучение материальной куль-
туры казахов, в частности стационарных поселений и 
жилищ, требует большого внимания. Данный элемент 
жизнедеятельности позволит раскрыть тему трансфор-
мации казахского общества от чистого кочевания, к по-
луоседлости и оседлости.

Жилище – один из ключевых символов культуры, 
которое является искусственно созданной человеком 
защитой от воздействия природно-климатических фак-
торов [Майничева 1997: 122]. Данное определение 
подходит для характеристики и описания функциональ-
ного назначения жилища казахов. В нашей статье мы 
рассмотрим также и усадьбы в целом, которое в дан-
ном случае трактуется как жилище и хозяйственные по-
стройки, предназначенные для содержания скота, хра-
нения корма, имущества, продуктов и т.д.

Цель данной статьи – показать сходство и различия 
в домостроении коллективов, проживающих в одинако-
вых климатических условиях, но различающихся фор-
мой хозяйственного уклада, этнической принадлежно-
стью, духовной и материальной культурой. Очень важно 
рассмотреть, как происходит адаптация людей к новым 
условиям. В качестве примера сравним строительные 
традиции казахов и переселенцев – славян, оказавших-
ся в XIX в. в степной зоне Сибири. 

К южной части Западно-Сибирской низменности 
относится полоса безлесных степей, покрытых исклю-
чительно травянистой растительностью, которая огра-
ничена на севере зоной лесостепи, на юге пологими 
склонами Тургайского плато и Казахского мелкосопоч-
ника, образующими естественную южную границу Ве-
ликой Сибирской равнины. В свою очередь, казахская 
степь находится в зоне резкоконтинентального климата, 
отличающегося большими амплитудами температур. 

ЕГИНБАЙ А. Е.

Егинбай Адил Ерланулы
Евразийский национальный университет им. Л.Н.Гумилева,

г. Нур-Султан, Казахстан;
adil_eginbaev2000@mail.ru

ОСОБЕННОСТИ ПРОЯВЛЕНИЯ КУЛЬТУРНЫХ СВЯЗЕЙ 
ДОМОСТРОЕНИЯ в АДАПТАЦИОННЫХ ПРОЦЕССАХ

Н.Э. Масанов дает такую характеристику кочевого аре-
ала: «Экосистемы, характеризующиеся аридностью и 
континентальностью природно-климатических условий, 
посезонной продуктивностью, разреженностью и низкой 
кормовой производительностью растительного покро-
ва <…>» [Масанов 1995: 22]. Такие свойства степного 
региона ограничивают хозяйственную деятельность че-
ловека и вынуждают адаптироваться к условиям, что, в 
полной мере объясняет особую форму домостроитель-
ства в степи. Адаптация – взаимодействие субъекта 
адаптации с адаптогенными факторами – экологиче-
скими, этническими социокультурными, историческими, 
направленное на создание адекватных новым услови-
ям форм материальной культуры [Шелегина 2005:37]. 
Относительно экстремальных климатических условий, 
к которым можно отнести зоны с аридным климатом, 
форму адаптации называют депривационной [Шелеги-
на 2005: 47].

В качестве источников сравнения были взяты запи-
ски о зимовках казахов и описания сибирских домов. В 
нашем распоряжении также имеются результаты архео-
логических исследований, проведенных на территории 
Северной Сарыарки и Центрального Казахстана. Пред-
принята попытка объединения этнографических данных 
с археологическими.

Степь занимает огромную территорию Казахстана, 
ограниченную на севере тонкой полосой лесостепи и 
пустынями на юге, юго-западе. Полупустыни в данном 
случае можно соотнести со степями, так как жилища 
в этой зоне аналогичны степным. Рассмотрим прежде 
усадьбы казахов, живших в степи. Сами жилища дели-
лись на два вида: жилища степной зоны и лесостепной 
полосы, которые были подвержены русскому влиянию. 
Все постройки казахов в степи сооружались в основном 

Аннотация: Работа написана в рамках этноархеологического исследования, в котором выявляется специ-
фика домостроения в сходных климатических условиях. В частности, мы пытаемся раскрыть проблему адап-
тационных процессов в степных зонах Казахстана и Сибири. На основе археологического и этнографического 
материала предлагается краткий обзор традиций построения постоянных жилищ.

Ключевые слова: усадьба, жилище, Сибирь, степь, адаптация, строительная технология, архитектура.

© Егинбай А. Е. 
Исследование финансировалось Комитетом науки МОН РК (ГФ № АРО8857699)



210

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

из дерна, также существовали и деревянные дома, но 
они считались «роскошью доступной только весьма бо-
гатому киргизу<…>» [Шнэ 1894: 2].

Большое значение имело социальное положение. 
Так, если человек имел больше скота, следовательно, 
усадьба была больших размеров. Из публикаций по-
следних лет, написанных на основе археологических 
раскопок казахских зимовок-кыстау, мы видим диффе-
ренциацию размеров жилищ. Например, в восточной 
части Центрального Казахстана, в низкогорной области, 
на зимовке Карашокы, самая большая усадьба имела 
огромную площадь 28х25м [Бейсенов 2020: 9]. Здесь 
нужно учитывать, что это жилищно-хозяйственный ком-
плекс, включавший 13 помещений, и в отличие от зимо-
вок, находившихся севернее, где дома в основном стро-
или из дерна, здесь строительным материалом служил 
саманный кирпич.

В северной части Сарыарки, отрядом Научно-ис-
следовательского центра археологии им. К.А. Акише-
ва, в полевом сезоне 2021 года, проводились раскопки 
поселения Козыкош, общей площадью 160 га. В архи-
тектурно-планировочной застройке территории выде-
ляются около 80 отдельных жилищно-хозяйственных 
комплексов. За полевой сезон было раскопано 5 жилищ                     
(рис. 1). Размеры жилищ на данном поселении отли-
чались, самая большая исследованная усадьба имеет 
размеры 30х16м, это при том, что усадьба раскопана не 
полностью [Отчёт 2021: 12-13].

На территории Восточно-Европейской равнины сло-
жилось два типа жилищ: полуземлянки в степной и ле-
состепной полосах, а также наземное срубное жилище 
в лесных районах. С течением времени, происходят 
изменения в конструкции и архитектуре домов. Дома 
лесной зоны начали поднимать выше, на так называ-
емые «подклеты» или «подъизбища», за счет усовер-
шенствования техник строительства улучшаются усло-

вия жизни. В степных и лесостепных зонах, а также в 
дореволюционный период, продолжали существовать 
и функционировать земляночные жилища – избы или 
хаты с земляным или глинобитным полом [Бломквист 
1956: 60]. Именно этот тип жилища был привнесен на 
территорию степной Сибири.

Самой древней, и наиболее распространенной фор-
мой восточнославянского жилища является двухкамер-
ное, состоящее из жилого, отапливаемого помещения, и 
холодных сеней. Сени – подсобное помещение, в кото-
ром хранятся хозяйственные вещи, пищевые продукты. 
Сени также защищали жилое помещение от проникно-
вения холода. Заходя в дом, вы попадаете в сени, по-
том в жилую комнату. Дома почти квадратные в плане, 
отапливаемые русской печью. С течением времени, на-
ряду с двукамерными жилищами появились трехкамер-
ные жилища – состоящие из жилого помещения, сеней 
и клети. Клеть – помещение для хранения имущества, 
летом использовалась для ночевок и приема гостей, не 
имело печи [Бломквист 1956: 62]. Исходя из археологи-
ческих данных и этнографических записей, казахские 
жилища на кыстау в основном были однокамерными,  
реже из 2–3 комнат [Наумова 2000: 133]

Рассматривая строительные материалы и способы 
строительства, отметим, что для всего восточнославян-
ского населения с древних времен характерны срубная 
и столбовая техники [Бломквист 1956: 64]. Срубная – от 
слова «рубить», в основе которой состоит прямоуголь-
ная или квадратная клеть, о которой мы говорили ранее. 
Встречается огромное разнообразие видов сруба, отли-
чающихся техниками распила или прорубания бревен, 
и разнообразными техниками закладываниястен, сты-
кования углов.

Столбовая техника более гибкая по своему исполь-
зованию, и была распространена не только в лесистых 
зонах, но и в степных. Столбовая техника заключает-
ся в том, что основу стен составляют столбы, врытые 
в землю на равных расстояниях, а промежутки между 
столбами заполняются различными способами. В степ-
ных и лесостепных зонах промежутки между столбами 
заполняли плетнем, камышом, соломой, и обмазывали 
толстым слоем глины, такой вид называли «турлучны-
ми хатами» [Бломквист 1956: 86]. Подобная техника 
возведения домов в конце XIXв. пришла вместе с пере-
селенцами на территорию Казахстана, но широкое рас-
пространение такие дома получили в Советское время.

Кроме дерева в строительстве домов, население 
Сибири использовало другие материалы, встречающи-
еся в природе: известь, слюда, глина, а также матери-
алы созданные человеком: кирпич, стекло, скобяные 
изделия. Люди, которые по политическим или социаль-
но-экономическим причинам, должны были переселить-

Рис.1. Ортофотоплан поселения Козыкош. 
1-5 –исследованные усадьбы



211

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ся в новое для них место, жили в полуземлянках, или 
строили дома из пластов дерна.

Дикий камень в безлесных пространствах Сибири 
имел важное значение. К дикому камню можно отнести 
гранит, кварцит. Из камня строили фундаменты, дома, 
хозяйственные постройки. «Саманухи» – так называли 
саманные дома в Сибири. Сначала они использовались 
для строительства временных жилищ или хозяйствен-
ных построек, но к концу XIXв. чаще стали появляться 
постоянные жилища из данного материала. 

Казахское население степных регионов в строитель-
стве также использовало некоторые виды камня, саман-
ный кирпич, дерновый кирпич. Это зависело от места 
расположения населенного пункта, от состоятельности 
семьи, наличия русского влияния. Технология возведе-
ния стен в степи также имела вариативность. К примеру, 
она заключалась в глубине ямы, в которой начиналось 
возведение стен, наличии или отсутствии фундамента, 
рядность кирпичей. При строительстве из дернового 
кирпича каждый кирпич ложился травяной стороной 
вниз, что увеличивало сцепление, если в промежутки 
между кирпичами не была добавлена глина. Глина ис-
пользовалась в качестве цементирующего материала 
в каждом из типов возведения – саманном, каменном 
(плитняк) (рис. 2).

Глина – доступный материал, который использовал-
ся повсеместно. Полы в казахских зимовках были гли-
нобитными, ею обмазывали стены, печи, полы, исполь-
зовали в качестве цементирующего материала, а также 
она являлась составной частью саманного кирпича. Так 
же и в домах Сибири: глиной обмазывали стены срубов, 
каменные фундаменты домов, печи, стены и крыши 
хозяйственных построек. Она служила связующим ма-

териалом в каменных кладках, 
заполнителем в турлучных со-
оружениях. Крестьяне-пересе-
ленцы из Украины, некоторые 
казаки, также как казахи полы 
делали глинобитными [Рыбал-
ко 1996:209].

В конце XIX века на террито-
рию Сибири и Казахстана пере-
селилось огромное количество 
русских крестьян. Приходя на 
новые земли и не располагая 
финансовыми возможностями 
для строительства своих изб, 
они строили временные жили-
ща. В основном это были быс-

тро разрушающиеся земляные избы из пластов дерна, 
толщиной 1–3 вершка (5–15 см), высотой в 3–3,5 аршин 
(2–2,5 м), или мазанки, которые наполовину были под 
землей. Такие дома служили своим хозяевам несколько 
лет, в них царила антисанитария, они не были защище-
ны от половодья в весенний период. Со временем, укре-
пив свои хозяйства, переселенцы строили постоянные 
жилища. В степных условиях они воздвигали дома из 
глины, замешанной с соломой – вальковые и саманные. 
Крышу крыли соломой или камышом, делая ее дву-
скатной, с центральной балкой [Липинская 1996: 105]. 
В целом, в восточнославянской традиции домострое-
ния, имеется множество видов крыш – односкатные, 
двускатные, трехскатные, четырехскатные – на самцах, 
на стропилах. Такое разнообразие связано с обилием 
осадков, тогда как в казахстанских степях крыши де-
лались в основном очень пологими, почти плоскими, а 
иногда плоскими. 

Стены в казахской зимовке, в основном были тол-
щиной 1-2 аршин (0,7-1,5 м), каждый кирпич в толщину 
был от 30 см, что очень сильно отличается от кирпичей 
в русских временных домах. Это конечно связано с ко-
ротким сроком проживания в них. Крыша возводилась с 
небольшим склоном или скатом. Со склоном – толстые 
доски, выпуклые с одной стороны, укладываются по 
ширине жилища, с промежутками, поверх которых укла-
дывали хворост и камыш, сверху закрывая дерном. Все 
это посередине сдерживалось балкой (Шнэ 1894: 2). 
Основой двускатных крыш была балка, возвышавшаяся 
над стеной на 6–12 вершков (25-50 см), по обе стороны 
которой укладывались жерди. Вся конструкция поддер-
живалась двумя или тремя балками внутри жилища, 
которые не врывались в землю, а ставились в гнезда 
балки, лежащей на полу параллельно верхней. Солома 
и камыш также широко использовались в строительст-

Рис.2. Поселение Козыкош, усадьба N 3. 
Дерновые пласты, с глиной между кирпичами



212

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

ве Сибирских домов, также как и у казахов в основном 
в качестве кровельных материалов. К концу XIXв. рас-
пространение в Сибири получило листовое железо на 
крышах домов, но это также зависело от материального 
положения людей [Рыбалко 1996: 212].

В строительстве казахских домов с древних времен 
имеются факты забутовки пространства между саман-
ными, дерновыми кирпичами. В русском домострои-
тельстве также присутствует данный элемент, когда 
промежуток между стенами заполняли золой – «на за-
сыпах», или известью – «на заливе» [Бломквист 1956: 
89]. В примере с российскими домами это было вызвано 
тем, что так было дешевле строить.

Дверь в казахских домах устанавливалась в сере-
дине стены со стороны двора, в противоположной сто-
роне было одно или два окна. Дверь была деревянная, 
окна натягивались шкурами животных, но были и сте-
клянные. Окна строились «наглухо» – т.е. без возмож-
ности открыть их. С течением времени, стекло вошло 
в обиход. Окна в Сибирских домах были двух видов 
– ставившиеся «наглухо» и распашные, состоящие из 
верхней неподвижной части и нижней поднимающейся, 
опирающейся на палочку. Были также и задвижные, ког-
да половину нижней части можно было задвинуть вбок. 
Распашные окна пришли на территорию казахской сте-
пи вместе с переселенцами в конце XIXв. 

Имелись двери также между жилыми комнатами и 
хозяйственными. Часто в помещение со слабым или мо-
лодым поголовьем можно было зайти только через жи-
лую часть, которая также отделялась дверью. Это ука-
зывает на тесную связь жилой части и хозяйственной, 
представленной комнатами и помещениями для скота. 
В сибирских домах, похожая тесная связь также была, 
когда люди строили общее перекрытие жилой части и 
помещениями со скотом.

«Кругом землянки киргиз строит стойла, загоны для 
своего скота. Постройка и распланировка двора отлича-
ется замечательной целесообразностью и пониманием 
потребностей скота <…>» [Шнэ 1894: 4]. По обе стороны 
землянки обычно строились пристройки, для мелкого 
скота, с отверстием на крыше, для кормки скота. Нере-
дко, рядом с основной землянкой с пристройками для 
скота, строились еще две землянки – одна играла роль 
кладовой, вторая служила жильем бедняков-рабочих.

Вокруг основного жилища, расширяя свой жилищно-
хозяйственный комплекс, казахи делали рвы и валы. 
Валы обычно сооружались из выкидов рва, смешанных 
с валежником, соломой. Эти обособленные территории 
представляли собой место для хранения сена, соломы, 
внутри ставились перегородки и возникали загоны для 
скота.

Подводя итог, можно сказать, что различий между 
приведенными видами жилых построек было больше. 
Это мы видим при описании техник строительства, что 
может быть связано с тем, что у казахов не было опре-
деленной устоявшейся традиции строительства посто-
янных жилищ. К образу жизни, который подразумевает 
постоянное жилище, казахи пришли совсем недавно. 
Казахские усадьбы со своими особенностями сопоста-
вимы (технически), с временными жилищами пересе-
ленцев населявших Сибирь. Говоря о сходстве, необхо-
димо отметить строительные материалы. Добыть глину, 
вырезать дерновый кирпич, собрать камни и сделать 
саманный кирпич в степи гораздо легче, чем найти де-
рево. Одинаковым является принцип тесной связи жи-
лой части с хозяйственной, а также количество комнат 
в домах. 

Научный руководитель 
к.и.н, доцент Хабдулина М.К. 

Литература
Бейсенов А.З, Ахияров И.К., Джуманазаров Н.Ш. Карашо-

кы, старая зимовка в долине Аксары в Центральном Казахста-
не // Полевые исследования в Верхнем Приобье, Прииртышье 
и на Алтае (археология, этнография, устная история и музее-
ведение). – 2019 г.: Вып.15 – Барнаул: АлтГПУ, 2020. – 276 с.

Бломквист Е.Э. Крестьянские постройки русских, украин-
цев и белорусов (поселения, жилища и хозяйственные стро-
ения) // Восточнославянский этнографический сборник. – М.: 
Изд-во АН СССР, 1956. – 767с.

Липинская В.А. Старожилы и переселенцы: Русские на Ал-
тае XVIII–начало XXв. – М.: Наука, 1996. – 296 с.

Майничева А.Ю. Развитие традиционного жилища рус-
ских крестьян Западной Сибири // Народы Сибири: История и 
культура (к 75-тилетию выдающегося этнографа, профессора 
Г.И.Пелих). – Новосибирск: ИАЭт СО РАН. 1997.– С. 120-127.

Масанов Н.Э. Кочевая цивилизация казахов: основы жиз-
недеятельности номадного общества. – Алматы «Социнвест» 
– М. «Горизонт», 1905. – 320с.

Отчёт о научно-исследовательской работе «Симбиоз ко-
чевой и оседлой культуры казахов как цивилизационный код 
степи». – Нур–Султан, 2021. – 68с. 

Наумова О.Б. Развитие жилища у казахов Северо-Восточ-
ного Казахстана в процессе их перехода к оседлости (конец 
XIX- начало XX века) // Кочевое жилище народов Средней Азии 
и Казахстана / Отв. ред. Г.П. Васильева. – М.: Наука, 2000. –                                                                                            
С. 123-145.

Рыбалко А.А. Жилище и усадьба Оренбургских казаков на 
территории современной Челябинской области // Материалы 
по археологии и этнографии Южного Урала: Труды музея-запо-
ведника Аркаим/ Гл. ред. А.Д. Таиров. – Челябинск: Каменный 
пояс, 1996.  – С.197-215.

Шелегина О.Н. Адаптационные процессы в культуре жиз-
необеспечения русского населения Сибири в XVIII–нач.XX 
века: (К постановке проблемы). – Новосибирск: Изд-во Сибир-
ская научная книга, 2005. – 192с.

Шнэ В.К. Зимовки и другие постоянные сооружения кочев-
ников Акмолинской области // Записки Западно-Сибирского от-
дела ИРГО. – Омск: 1894. Кн.17, вып.1. – С.1-19.



213

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Ежелгі Торғай жерінің қойнауы археологиялық және 
тарихи, архитектуралық ескерткіштерге өте бай. Осы-
нау киелі өңірдің тарихы жер–сулардан ғана емес, оның 
әр тасынан көрініс табады. Олардың ескерткіштерінің 
арасындағы ежелгілерінің бірі тас дәуірден басталып, 
Қазан төңкерісіне дейінгі архитектуралық ескерткіштер-
ге дейінгі кезеңді, яғни ұзақ мерзімді хронологиялық 
кезеңді қамтиды. Осыған қарағанда, бұл өңірдің ежелгі 
дәуірден, яғни тас дәуірінен басталған адамдардың ме-
кендеген жерінің тарихының тереңде екендігін түсінеді. 
Қазіргі кезде Торғай жерінің біраз сырын, әр тасының, 
оның суының шығу төркіні мен мағынасын зерттеудің 
қажеттігін жақсы түсінді. Себебі, жаһандану заманында 
жастардың ежелгі тамырымыздан айырылуының, яғни 
ұлттық өзіндік иммунитетінің пайда болуының негізі та-
рихты зерттеумен, оны зерделеуден туады. 

Тарихымыздың атасына айналған А.И. Левшиннің 
«Описание киргиз-казачьих, или киргиз–кайсацких, орд 
и степей» атты белгілі зерттеу жұмысының маңызы 
өте зор. Бұл зерттеуде Ырғыз–Торғай өңірлері мен 
Қазақстан территориясының флорасы мен география-
сы, фаунасы мен климаты жайлы маңызды мәліметтер 
берілді [Левшин 1996: 27–29].

Ғалым А.И. Добросмысловтың «Скотоводст-
во в Тургайской области» деген зерттеуі осы жердің 
шаруашылығын суреттейтін үлкен жұмыс болып сана-
лады. Осындай тамаша зерттеудің «Торғай өлкесінің 
шағын географиялық сипаттамасы» деген тарауында 
сол жердің шөлдері мен өзен–көлдері, таулары және 
осы өңірде өмір сүретін өсімдіктер мен аң-құстар тура-

ҚҰРМАНҒОЖИНА Т.М.

Құрманғожина Тоғжан Мұхтарбекқызы
Л.Н.Гумилев ат. Еуразия ұлттық университеті,

Нұр-Сұлтан қ., Қазақстан; 
togzhan_k93@mail.ru

ТОРҒАЙ ӨҢІРІНІҢ ТАРИХИ ТОПОНИМИКАСЫ

лы маңызды мәліметтер берілген болатын [Добромыс-
лов 1893: 125–126].

Белгілі археолог және шығыстанушы ғалым                                                                                                
И.А. Кастаньенің «Древности Киргизской степи и 
Оренбургского края» деген айтулы еңбегінде атал-
мыш дәуірдегі әкімшілік бөліске сай еліміздің об-
лыстары бойынша жіктейді. Онда археологиялық 
ескерткіштердің сипаттамалары көрініс тапқан. 
Өз еңбегінде автор кей ескерткіштердің сипата-
масын ертерек зерттеген зерттеушілердің зерттеу 
жұмыстарынан алып қолданған. Сонымен қатар, өзінің 
зерттеу жұмысының бір тарауын Торғай облысына ар-
найды. Сол өңірдергі жерлеу ескерткіштері мен балбал 
тастарға нақты анықтамалар беріледі. Оған мысал 
ретінде келесі ескерткіштерді айта аламыз: Қызылжар 
мен Айтолқын тамы, сондай–ақ Балғасын мұнарасы 
[Кастанье 2007:68–69].

В.В. Бартольдтың Ислам энциклопедиясына жа-
зып қалдырған «Тургай» деген мақаласы аталмыш 
тақырыптың тарихнамасын барынша аша түсті. Ғалым 
өзінің шағын ғана мақаласында Торғайдың саласы мен 
ондағы бекіністер мен сауда жолдары жайлы біраз 
мәліметтер береді [Бартольд 1965: 256–260].

Еліміздің топонимикасына өз ізін салған ғалым                  
А. Әбдірахмановтың «Топонимика және этимология» 
деген зерттеуінде жалпы топонимика жайлы және 
оның елімізде дамуы туралы айтады. Сондай–ақ, 
Қазақстандағы су және жер атауларының, олардың 
арасында Торғай, Ырғыз атауларының шығу тарихы 
жайлы біраз деректер келтіреді [Әбдірахманов 1975: 
152].

Аннотация. Мақалада Сарыарқаның солтүстік батысы саналатын Торғай өлкесінің жер–су атауларының тари-
хы мен оның уақыт ағымына сай өзгерістерге ұшырауы және түрлі аңыз әпсаналармен байланыстылығы жөнінде 
жазылған. Торғай төсіндегі жер–су атаулары негізінен еліміздің басқа өңірлеріне қарағанда монғол тілінен немесе 
басқа да тілдерден енген атаулармен өзгермеген таза түркілік бастауларға ие болып келеді. Торғай өлкесінің тари-
хи–топонимикасы жөнінде кешенді зерттеулердің өзі жоқтың қасы деуге болады. Сондықтан да осы өлкеде кешенді 
түрде зерттеулерге өзек болатын жер – су атауларының маңызы мен олардың қазақ тарихындағы ауыз әдебиетпен 
сәйкес келетін мәтіндер қызықты болып табылады.

Түйін сөздер. Жер–су атаулары, ойконимдер, оронимдер, түркілік атаулар, монғол тілінен енген атаулар, 
аңыздар, жырлар, көне дәуір археологиясы.

© Құрманғожина Т.М.



214

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

«Тургайская область» деген фотоальбом 1983 
жылы жарыққа шығады. Осы бір кішігірім басылымда 
Кеңес үкіметі тұсында пайда болған Торғай облысының 
астықты өңірі мен өнеркәсібі, оның жетістігі мен 
орталығы болып табылатын Арқалықтың дамуы және 
де өзге де деректер келтірілген фактілерді фотосурет-
термен қатар берген [Тургайская область 1983: 52].

Е. Қойшыбаевтың «Қазақстанның жер–су аттары 
сөздігі» деген сөздігінде жерімізді ертеден мекендей-
тін халықтар мен сол халықтардың тілдерінен көрініс 
тауып отыратын мың жарымнан аса топонимдердің 
пайда болуы талқыға түседі. Ғалымның осы еңбегінде 
Торғай және Ырғыз өңірлерімен байланысы бар 20 аса 
елдімекендердің, көлдердің және өзендердің атаулары 
енгізілген болатын [Қойшыбаев 1985: 47].

1994 жылы жарық көрген Ә. Нұрмағамбетовтың 
«Жер–судың аты – тарихтың хаты» атты шағын кітап
шасында Қазақстан территориясындағы біршама 
жер-су аттарының атауларының түп мағынасын қарас
тырған. Аталмыш еңбекте зерттеу тақырыбымыз
дың аясына кіретін Арқалық, Орсақ, Өлкейек, Саға, 
Ырғыз сынды біршама атауларға тоқталып, сөздің 
топонимикалық ұғым ретіндегі мәнін аша түскен 
[Қойшыбаев 1985: 98].

Тарихи қойнауы мол Торғай жері жайлы жеке ба-
сылым болып жарыққа шыққан «Торғай елі» атты эн-
циклопедиясында сол жердің мәдени-экономикалық 
және де тарихи-географиялық даму жолдары барынша 
сипатталады [Торғай елі 2013: 11]. Сондай–ақ, «Торғай 
елі» энциклопедиясында сол жердің жер-су атаулары 
жайлы көптеген зерттеулер осы тақырыптың мазмұнын 
толықтай ашады.

Ғалым И.В. Шевнинаның көлемді археологиялық 
зерттеуінің қорытындысы ретінде жарыққа шыққан «Не-
олит дәуіріндегі торғай тайпаларының қыш өндірісі» 
деген монографиялық жұмысы Торғай жеріндегі 
Мақанжар аты мәдениеттің көзешілік өнеріне арналған 
болатын. Онда сол өңірдің Белқарағай мен Бестамақ 
қоныстарында орналасқан және де «Екідін–24» пен 
«Дүзбай–3», «Тұздыкөл–2» сияқты археологиялық 
ескерткіштер мен олардың керамикалық кешен-
дері де зерттелген. Техникалық  және технологиялық 
сараптамалардың нәтижесі бойынша  ыдыс жасаудың 
үрдістері қайта қалпына келтірілген [Шевнина: 2014: 
236 ].

Тарихи деректерде Торғай өзен атауы ретінде ХV 
ғасырдан бастап кездеседі. Бұған дейін «Сауық» деп 
аталған. Бұл дерек ХVІ ғасырдың орта тұсында өмір 
сүрген Хафиз Таныш бин мир Мұхаммад әл-Бұхаридің 
«Шарафнаме и–шахин» («Абдаллахнаме») атты бел-

гілі еңбегінде айтылады. Осы еңбекте Жәнібек ханның 
немересі Абдаллах ханның 1582 жылы 19–22 мамыр 
күндері Торғай мен Жыланшық өзендері бойында бо-
лып, Ұлытауға қарай өткені нақты жазылған. 1627 ж. 
Афанасий Мезенцев жасаған «Книга по большому чер-
тежу» атты кітабында аймақтың ірі өзендері қатарында 
Есіл, Сауық аталып, оның салалары Өлкейек пен 
Ырғыз деп көрсетілген [Книга Большому Чертежу 
1950: 85]. Дегенмен, өзен атауының төркіні туралы жо-
рамал әрқилы. 1970 ж. Қазақ КСР құрамында Торғай 
облысы құрылғанда «Торғай құстың атауы» десіп 
жүрді. Бірақ қазақ даласында торғайсыз жер бар ма? 
Торғай кісі есімі деген пікір болды. Алайда осынша-
ма кең-байтақ дала мен өзенге есімі берілетіндей кісі 
тарихта аталмайды. Сондай-ақ, торы руының аты-
на орай аталған деген сөз де дәлелсіз. Белгілі ғалым                                                                
А.И. Левшин қазақ тарихына арналған «Описание кир-
гиз-казачьих, или киргиз-кайсацких орд и степей» де-
ген кітабының «Царство растительное» атты бөлімінде 
берілген қазақ даласындағы өсімдіктер атауларында: 
«Г. Эверсман причисляет сие растение к Eurohrasia» 
дейді. Ал Торғай өзені туралы: «Тургай – значит жа-
воронок. Название сие, вероятно, дано от множества 
жаворонков, около Тургая видимых» [Добромыслов 
1893: 96] деген ескертпе жасайды. Дегенмен аймақтың 
әуел баста онда өсетін өсімдіктің атына орай қойылуы 
заңды сияқты. Өйткені қазақ даласында Қайыңды, 
Жиделі, Шилі, Сартал, Қарабидайық, Көқөлең сияқты 
жер атаулары өте көп. Ал өзеннің құсқа байланысты 
емес, жер атауына орай аталуы әбден мүмкін. Өйткені 
Торғайдың бастауындағы Қараторғай, Сарыторғай құс 
түсіне қарай емес, бірінің сарғыш, екіншісінің сазда-
уыттау қара топырақты болуынан алынған. Жергілікті 
тұрғындар Торғай өзенінің 62 саласы бар дейді. Лев-
шин де жоғарыда аталған еңбегінде осы көрсеткішті 
мақұлдайды. Бірақ атап көрсетілмеген [Торғай елі эн-
циклопедиясы 2013: 390–391].

Торғай ойпаты бұдан мыңдаған жыл бұрын осы ара 
Орал мен Таймыр тауларынан оңтүстікке жылыстаған 
мұздықтардың түйіскен жері екен. Содан осы ойпат 
пайда болыпты. Әдебиет беттерінде Торғай топонимі-
не: «Торғай ойпаты», «Торғай Қолаты», «Торғай таулы 
үстірті», «Торғай Бұғазы» немесе «Торғай Қақпасы» 
деген сияқты атрибуттардың қосарланып жүруі со-
дан [Нұрмағамбетов 1994: 223]. Этимологиясы: көне 
тілдерге тән тор (тор, дала жүйелес: сай, терең тар 
шат. ойпат) + кішірейткіш –ғай (–қай) аффиксінің 
қосындысынан қалыптасқан атау. Атаудың тым 
көнелігін Омбы облысындағы чұлым татарлары мекені 
Торғай поселкесінің аты растай түседі. Чұлым татарла-



215

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ры самодий тілдес халықтар тобына жататыны мәлім. 
Сондықтан да Торғай тұлғасы түркі тілдері аясынан 
артып, алтай дәуірінен сыр тартады деуге болады 
[Нұрмағамбетов 1994: 223].

С. Нұрқановтың айтуы бойынша, «Моңғолия мен 
Алтай және Орта Азия мен Қазақстанды жайлаған 
түрік-моңғол тілдес халықтар заманымыздың V ғасы
рынан бастап, қазіргі оңтүстік орыс даласы, тіпті 
оңтүстік-шығыс Еуропа аталатын жерлерге бірінің ар-
тынан бірі үздік-создық өтіп отырған. Бұлар: хун, ауар, 
бұлғар, хазар, мадиар, беженек, торық, уз, қыпшақ, 
моңғол т.б. тайпалар және тайпа одақтары елі» 
[Нұрқанов 1967: 75]. Аталмыш автор орыс жылнама-
ларында кездесетін торктарды осы торықтармен қатар 
қояды. Оның пікірінше, торғай сөзі «торық» және «ай» 
деген тайпалардың атымен жасалған. Ай тайпасының 
Ай, Айқыз, Аягөз, Айрық, Айтағы деген гидронимдердің 
құрамында кездеседі. Адай, Қызай, Керей, Өтей де-
ген этнонимдердің құрамындағы –ай, –ей бөліктері 
де рсы «Ай» тайпасының атына қатысты болса керек. 
Сондықтан торық//торығ сөзінің мағынасы, біздіңше, 
сол түсті білдіретін мәннен аулақ болмаса керек. Торы 
қыпшақ, Ұзын қыпшақ, Қарабалық қыпшақ, Көлденең 
қыпшақ және Бұлтың қыпшақ деген тіркестердегі торы, 
ұзын, көлденең, бұлтың сөздері анықтауыш қызметін 
атқарып, сын есімдік қасиетті меңзейді. Ендеше торы 
қыпшақ (көне формасы торығ қыпшақ) дегендегі торы 
сөзі түсті білдіретін, сын есімге жататын сөз болуы ке-
рек. Ал көне торығ сөзінің торы формасына айналуын 
дәлелдеп жатпасақ та түсінікті.

Сонда Торғай гидронимі екі компоненттен, яғни ру 
атынан жасалған. Бірақ оның торығ деген бөлімі түске 
байланысты бір сөз деп қараймыз. Ал бұл осы торығтар 
орыс жылнамаларындағы «торки» этнонимі ме, жоқ па 
деген мәселе әлі де зерттей түсуді қажет етеді.

Торғай қақпасы – Құсмұрын, Обаған, Сарырарқа 
үстірті мен Торғай үстіртіндегі өткел. Торғай қақпасы 
Сарыкөл жерінде орналасқан. Ені он бес немесе жиыр-
ма шақырымды құрайды [Ырғыз энциклопедиясы 2010: 
401].

Боталыкөл мен Ағаштыкөл Торғайдың оң жақ 
бөлігіндегі тұщы көл болып табылады. Боталыкөл Үрпек 
атты ауылдан 3 шақырым жерде орналасқан. Ондағы су 
көлемі азаймайды. Ені мен ұзындығы бірдей Боталыкөл 
көлінің ауданы 25–30 шақырым, ал ұзындығы 10–12 
шақырымды құрайды. Боталыкөл Торғай өзенімен 
қазылып отырған қашыртқымен жалғасады. Көктемдегі 
жыл сайынғы су тасулар кезінде Боталыкөлдің айды-
ны жаңбыр мен өзен суларына толып отырған. Көлдің 
оңтүстігі ашық, көлде қоға да өсіп, солтүстік–шығыс пен 
солтүстік–батыс бөлігіндегі жағалауларда алабота мен 

жыңғыл, шағыр мен тал, қамыс және т.б. өсімдіктер 
өседі. Оның солтүстігіндегі шабындық жерлер Торғайға 
шейін ұласып жатады. Онда ала жаздай мал жайы-
лымда болып, ел қоныстанып отырған. Оның солтүстік-
батыс бөлігіндегі төбелерге IX ғ. тән күйдірілген кірпіш 
арқылы қаланған Ағаштыкөл  ауылы мен Маңғал тамы 
орналасты. Аталмыш жерді 1916 жылы Амангелді Има-
нов бастаған көтерілісшілерінің Тіргеневтің жазалаушы 
отрядына қарсы соғыста куәлік еткен тарихи орын деп 
айтуымызға болады [Исаченко 1980: 18].

Айыркөл көлі Нұраның солтүстік бөлігінде орна
ласқан көл. Көл Торғай мен Өлкейек өзендерінің бір-
бірімен тоғысқан жерінде орналасты. Оның ұзындығы 
21,4 шақырым және аумағы 45,5 шақырым, тереңдігі 
4–6 м және ені 1,8–2,7 шақырымға жеткен. Айыркөлдің 
жағасы жазық болып келген. Оның батысынан 10 
шақырым жерге жетпейтін жерде кішкентай өзен кезде-
седі. Айыркөлдің суы өте тұзды. Ол қазан және қараша 
айларында қата түсіп, сәуір айының екінші жартысын-
да ери түседі. Көлден үнемі балық ауланып отыра-
ды. Жаз мезгілінде жағалауын демалыс орны ретінде 
пайдаланған [Шүкірұлы 2009: 87].

Айырқызыл теңізден жүз жиырма, жүз отыз метр 
биіктікте, сондай–ақ Торғай қолатының оңтүстік-батыс 
бөлігінде орналасқан төбешікті құм. Батыс бөлігінен 
шығысқа таман ені бес және он төрт шақырым болса, 
шығысына таман отыз екі км құрайды. Оның жалпы 
ауданы 284 шақырым. Айырқызылдың төбешіктерінде 
ақселеу мен жүзген, құмыршық пен астрагал, ал сол 
төбенің төменгі бөлігінде жиде мен еркекшөп, ақжусан 
өсіп отырады. Жер бетіне бір және он метр аралықта 
грунт суы орналасқан. Оны көбінесе қыс кезіндегі мал 
жайылымдарына пайдаланып отырған [Нұрмағамбетов 
1994: 89].

Айыркешу – Торғай өзенінің бойында орналасқан 
мекеннің аты. Айыркешу айыр мен кешу түбірлері 
арқылы қалыптасқан атау. Ол «айыр өткел» болмаса 
«су айырығында орналасқан өткел» деген мағынаны 
білдіреді [Нұрмағамбетов 1994: 30].

Ақбас төбе болса, теңіздің деңгейінен 104 метр 
биіктік жерде орналасса, айналасының барлығы те-
гістіктен құралған. Онда су өте таяз жер арқылы шығып 
отырады. Ақбас төбе оңтүстік-шығыста ауданның 
орталығынан екі жүз қырық шақырым, құйылыстан жүз 
елу шақырым жерде орналасқан. Ол Қарақұм, Қалқарам 
мен Барқақұм, сондай-ақ Қоңыртөбе құмдарымен ше-
каралас [Нұрмағамбетов 1994: 93].

Ақирек деп Торғай жеріндегі қырқаны атаймыз. 
Мұнда ақ пен ирек косылыстары қырқаның тегіс емес 
бітімін, сондай–ақ оның ақтаңдақтығын көрсетіп отыра-
ды [Нұрмағамбетов 1994: 31].



216

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Ақкөл – Ұлыжыланшық өзенінің сағасының ала-
бында орналасқан көл. Ырғыз бен Торғай жерлері 
тоғысқан жерде, Жангелдин ауданының жерінде  
Торғай қолатының оңтүстік-шығыс бөлігінде, теңізден 
жүз он бес метр биіктікте орналасты. Ақкөлдің айнал-
ма жағалауы 62 шақырым, ұзындығы 12–13 шақырым, 
территориясы 41,2 шақырым, тереңдігінің төменгі жері 
5 метр, тереңдігінің орташа бөлігі 3,7 метрді құрайды.

Аққұм құмды далалы жерге жатады. Ол Жангелдин 
ауданы, Ұлыжыланшықтан солтүстікке таман созылған. 
Оның ауданы – 375 шақырым, ұзындығы – 52 метр. 
Оның ең биік шыңы шамамен 130–160 метрді құрайды. 
Өсімдігінің сирек төбелері бар. Аққұмның төбелерінің 
арасында селеу мен жүзгін, жусан мен тал өсіп оты-
рады. Оның жазық даласы жылдың төрт мезгілінде де 
жайылымдық жер ретінде пайдаланып отырады [Иса-
ченко 1980: 26].

Алабұғалы көлі Нұра село округіне қарасты Дүкен 
деген елдімекенде орналасқан. Алабұғалы ауданның 
орталығынан 160 шақырым жерде орналасқан. 
Алабұғалының орташа тереңдігі 1,8 метрді құраса, ор-
таша тереңдігі 3,5 метрге жетіп, көлемі болса 1000 гек-
тар жерді алып жатты. Ол әр жыл бойы төбеден келіп 
отыратын қар суы арқылы толығады. Оған Жыра өзені 
келіп құйып отырады. Алабұғалының табиғаты өте 
көркем, көктем мезгілінде суы тұщылана түседі. Көлде 
ақбалық пен сазан, алабұға мен сазан, лень мен табан 
секілді өзге де балықтың түрлері мекен етеді [Шүкірұлы 
2009: 97].

Алакөл Нұра селолық округінің Дүкен деген елді ме-
кеніне кіреді. Оның  орташа тереңдігі 1,8 метрді құраса, 
ал тереңдігі – 3 метр. Жалпы ауданының көлемі – 1200 
гектар. Оның арнасы әр жылда қар суы арқылы то-
лып отырады. Алакөлге Өлкейектің салаларының бірі 
Жыра келіп құйып отырады. Онда жәндіктердің өмір 
сүруі үшін жақсы жағдай жасалған. Онда жабайы жуа 
мен балдырлар, бидайық пен қиыршық тастар, жыңғыл 
мен доңыздар бар. Алакөлден құстар мен аңдардың 
көптеген түрін кездестіре аласың. Алакөлге құтар келіп, 
ұяларын салып, суық түскенше мекен етіп, кейін қайта 
жылы аймаққа ұшады. Алакөлде балықтың бірнеше 
түрі бар [Шүкірұлы 2009: 98].

Аманқарағай Торғай облысында орналасқан. 
Ежелгі түркі тіліндегі атауы «еменқарағай» болды 
[Нұрмағамбетов 1994: 47]. 

Арқалық атауы республиканың оңтүстік-шығыс пен 
орталық бөліктеріндегі еңістеу келген жер атауы. Сол 
атау бойынша қала аты да кездеседі. Сол аттар бойын-
ша қала аттары да кездеседі. Түркі тілі қыпшақ тобы 
ішіндегі арқа деген сөз артқы жақ, сондай–ақ терістік 
жақ деген мағынаны білдіреді. Мысалы, бүгінгі қырғыз 

тіліндегі арқа қырғызы деген сөз терістік қырғыз деген 
мағынаны білдіреді.

Атанбасы табиғат және шың ескерткіш дегенді 
білдіреді. Атанбасы Жангелдин ауданына қарасты 
Қарақұм мен Ақкөл араларындағы Астауқопаға 
көтерілер жердің оң жақ беткейінде орналасқан. 
Оған алыстан көз жүгіртсек, Атанбасы шыңы керемет 
табиғаттың күшімен шөккен атан түйеге ұқсайды [Иса-
ченко 1980: 64].

Ащытасты Торғай жеріндегі Жалдама деген өзенге 
қарасты саласы оң жақ бөліктегі қаптал арқылы 
қосылып отырады. Арқалықтың оңтүстік-шығыс 
бөліктеріндегі Түлкісай мен Ақжан өзендерінің тоғысқан 
жері арқылы  бастала түсіп, Арқалық жері арқылы ағып 
отырады. Оның суының жиналып отыратын алабы 
5240 шақырым, ұзындығы 130 шақырым [Исаченко 
1980: 69].

Бақатерек Амангелді деген ауданда орналасқан 
жердің атауы болып табылады. Ол ауданның 
орталығынан 25–30 шақырымдай жерде орналасқан. 
Бақатерек Амангелді және Қостанай жолдарының 
бойындағы кең далада орнласып отырған шоқ тоғай 
[Исаченко 1980: 115].

Балаарқалық атауында кездесетін «бала» деген 
сөз түркі тектес халықтардың топонимдерінде көп 
кездеседі. Сондай–ақ, оны қазақ топонимимясынан да 
кездестіре аласың. «Бала» aus dem pers. «верх, верх-
ний» от них «бала хана» «мезонин» [Шүкірұлы 2009: 
112]. 

Бесқопа Жангелдин ауданында орналасқан жер. 
Қабырға мен Торғай өзендерінің ішіндегі алқапты жерге 
орналасқан. Ұлы төңкеріс орнағанға дейін Торғай болы-
сын мекен ететін халықтың жартысынан көбі осы жерді 
мекен еткен. Бесқопаның үлкен–үлкен қамыстары жел 
соқтырмай малға жылылық сақтап, отын ретінде де 
пайдаланылып отырған [Исаченко 1980: 128].

Бораншыкөл – Нұра селолық округінде орналасқан 
көл. Ол Торғай мен Ырғыз кіші аң–құс қорықтарына 
жататын көл. Бораншыкөлдің орта тереңдігі 1,6 метр 
болса, тереңдігі 2,6 метрді құрайды. Жалпы көлемі 300 
гектарға шейін жеткен. Көл өзінің аумағын өзгертіп оты-
рады. Бораншыкөл эрозия аккумуляциясының салда-
рынан туындаған [Шүкірұлы 2009: 115].

Бөкенкөл – Ырғыз ауданында орналасқан ағынды 
көлдерді бірі. Ол Торғайда теңіздің деңгейінен биіктігі 
82 м жерде орналасқан. Ол Сарыөзектің сағасы арқылы 
оңтүстік-батыс бөліктерде орналасқан Қойайдар деген 
моладан 7 шақырымдай жерде жатыр. Оның террито-
риясы 12,5 шақырымды құрайды. Бөкенкөлдің жағасы 
сортаңдау және жайпақ [Шүкірұлы 2009: 18].



217

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Дәмді – Торғай облысында орналасқан өзен ата-
уы. Ежелгі түркі сөзі дам, яғни жам сөзіне –ді жалғауы 
жалғанып отырған аату. Оның мағынасы «тамды» де-
генді білдірген [Нұрмағамбетов 1994: 90].

Доғал – Торғай облысы, Аманкелді ауданында 
орналасқан жердің атауы [Нұрмағамбетов 1994: 92].

Жалдама Шалқардағы өзен атауының бірі. Жалда-
ма өзені Амангелдімен өтеді. Өзеннің су жиналып оты-
ратын алабы 8370 км2 болса, ұзындығы 63 шақырымды 
құрайды. Өзен Амантоғай арқылы Ащытасты және 
Қарынсалды, Тасты өзендеріне келіп құйып отыра-
ды. Ол Арал ауылы арқылы Торғайға келіп қосылып 
отырған. Жалдаманың жайылмасы мен арналары өте 
кең. Онда қамыс пен қоға, тал және т.б. өсімдіктер де 
кездеседі. Жалдамада аөбалық пен алабұға, шор-
тан  мен шабақ, ақбалықтар мекен етеді. Оның суы 
тұщы. Бір жылда орташа есеппен секундына 2,06 м3 су 
мөлшерін жұмсауды екен. Сондай-ақ суды егістік пен 
малды суғаруға пайдаланып отырған. Ақын Сәтттің ай-
туы бойынша, онад қос жалдама тігіп, жылқы малын 
бағып отырған қалың тоғай деген мағынаға ие болған 
секілді [Исаченко 1980: 175].

Жартоғай – Торғай өзенінің бойында орналасқан 
ежелгі өткелдердің бірі. Ол Амангелді мен Жангелдин 
аудандарының шекаралас бөліктерінде орналасып 
отыр. Жартоғай өткелінің батыс бөлігі жарқабақты 
болып келсе, шығыс бөлігінің қанаты жайпақтау, яғни 
әр түрлі бұталары бар жыңғылды болып келген тоғай 
түрінде кездесіп отырады [Исаченко 1980: 190]. 

Жетен қорығы – Амангелді ауданының атауы бо-
лып табылады. Жетен қорығында қамысқоға мен 
тал-тоғайлылар, бұталылар өседі. Жалдама мен 
Қараторғай өзендерінің су жайылмаларында біраз 
жерлер кездеседі. Ертеде Жетек есімді бір кісі досы 
Б. Қаралдиннің кеңесі бойынша одан қорық жасаған. 
ХХ ғасырдың 50 ж. қорықты ауылдық кеңестің 
төрағасы М. Байбосынов пен ұжымшардың төрағасы 
А. Тұрмағамбетовтер барынша қорғап қалуға тыры-
сып, оны көркейту мақсатында біраз жұмыстар істеген. 
Жетен қорығында қасқыр мен түлкі, қабан мен қарсақ 
секілді аңдап мекен етеді. Онда 60000-ға жуық елік өмір 
сүрген. Елімізде нарықтық экономика орнаған сәтте, 
бастапқы күйін сақтап қалмады [Исаченко 1980: 196].

Жүншілік Торғай жерінде кездесетін мекендердің 
бірі. Ол ұлпалы шілік деген мағынаны білдіреді 
[Нұрмағамбетов 1994: 120].

Жыланшықтүрме Торғай жеріндегі асудың атауы 
болып табылады. Түркі тіліндегі жыланшық түбірі қазақ 
тіліндегі түрме, яғни қайқы мен белес мағынасындағы 
терминдердің бірігуі арқылы жасалды. Оның 

мағынасы далашықтың асу деген мағынаны білдіреді 
[Нұрмағамбетов 1994: 121]. Қостанай облысындағы 
Амангелді мен Қарағанды облысы Ұлытау аудандарын-
да орналасқан қырат болып табылады.

Иман – Торғай және өзге де облыстарда кездесетін 
мекеннің аты. Ежелгі түркі тілінде йеман сөзі жаман 
сөзінен туған. Оның қазақша атауы иман. Ол бастапқы 
кезде этникалық топтың аты болса, уақыт өте келе ол 
қыпшақ дәуіріндегі түркі халықтарының адам атына 
орайластырған. Иман сөзінің араб сөздерімен байла-
нысы мүлдем жоқ [Нұрмағамбетов 1994: 124].

Кеңқазан  Торғай  жеріндегі кездесетін мекеннің 
атауы. Оғұз сөзі қазан мен кен сөздері арқылы 
қалыптасқан атау болып табылады. Ол кеңқазғанмен 
тең [Нұрмағамбетов 1994: 128].

Күрлеуіт Торғай даласында кездесетін даланың 
атауы. Ол күр, яғни от жайылым мен сын есімнің шы-
райы леуіт сөздерінің қосындысы арқылы қалыптасты 
[Нұрмағамбетов 1994: 138].

Күркетал Амангелдідегі терең шұңқырлы жердің 
атауы болып табылады. Ақсай деген ауылдан 4-5 
шақырым жердегі қырқаның жоғарғы бөлігінде 
орналасқан. Шұңқырдың ішкі бөлігінде түрлі ағаштар 
кездесіп, бұлақ түбінен ағып отырады. Ауыл халқы 
аталмыш бұлақтың суын тұтынған. Оның айналасына 
ағаштар күркеленіп өскен соң, солай аталып кеткен 
[Исаченко 1980: 232].

Зерттеліп отырған Торғай өңірінде сонау тас за-
манынан бастап соңы ХХ ғасырдың басына дейінгі 
аралықта археологиялық, архитектуралық ескер-
ткіштер мен түрлі тарихи оқиғалардың куәсі болған 
жерлер жеткілікті. Атап айтқанда, әлемдік деңгейдегі 
теңдессіз деуге болатын Торғай геоглифтерінің өзі та-
рихи құндылығы мен туристік әлеуеті орасан зор деуге 
болады. Яғни, аталмыш геоглифтерді әлемге насихат-
тау арқылы туристік нысанға айналдыруға болады.

Торғай геоглифтері туралы бір деректе X–XII 
мың жылдан асқан, басқа деректе Маханджар 
мәдениетімен шамалас – б.д.д. IX–VI мың жылдарға 
тән дейді. Бұл белгі–символдардың дүние жүзіне тара-
лу аумағының тарихи іздері бойынша, оларды Оңтүстік 
Оралдағы үңгірлік бейнелеу өнері мен қасиетті орын-
дар орталығымен қатар, ежелгі Торғай даласындағы 
Атбасар мәдениеті тұрғындары жоғарғы палеолитте – 
б.д.д. XIV–X мыңыншы жылдары өмірге әкелген.

Кенесары Қасымұлы бастаған 1937–1947 жылда-
ры патша үкіметіне қарсы ұлт–азаттық көтерілістің де 
Торғай өңіріне қатысты жер-су атауларында өзіндік 
тарихи ізі қалған. Мысалы, Кенесары Қасымұлы 
әскерімен Ақкөл көлін және Қошалақ құмын екі жыл-



218

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

дай мекен еткен. Батырларын құрмет тұтқан халық 
Кенесары Қасымұлы мен інісі Наурызбайдың Ырғыз 
жеріне келгенде аялдаған жерін кейін «Төре түскен» 
деп атап кеткен. Сондай–ақ, Байтабын соры Кенеса-
ры Қасымұлы көтерілісі батырларының бірі Байтабын 
батырдың құрметіне аталған.

Торғай өңіріне қатысты жер атауларында 1916 
жылғы патша жарлығына қарсы Амангелді Иманов 
бастаған ұлт–азаттық көтерілістің де тарихи ізі сай-
рап жатыр. Сұрша деген жерде 1916 жылы арғын, 
қыпшақ тайпаларының өкілдері бас қосып, Ресей 
патшасының Маусым жарлығына қарсы шығып, 
майданның қара жұмысына адам бермеу туралы 
мәмілеге келген. Ал, 1916 жылы қазан айында патша 
ағзамның Маусым жарлығын іске асыруға кіріскен ояз 
бастығының көмекшісі Ткаченконың қарулы отряды 
ел ішінде ойран салып, Сарысу ауылының жазықсыз 
тұрғындарын қырғынға ұшыратты. Ендігі жерде ше-
шуші қимыл жасау қажеттігін түсінген Тосын, Шұбалаң, 
Аққұм болыстарының көтерілісшілері 14 қазанда Тоң

қаймадағы поштаны талқандап, 42 мың сом қаржыны 
алып кеткен. Тікелей көтерілістің кезінде қалыптасқан 
атау ретінде көтеріліс ұйымдастырушылардың бірі 
әйгілі Кейкі батыр мекен еткен «Кейкі үңгірін» атауға бо-
лады. Сонымен қатар, кейіннен «Партизансай» атанған 
жырада 1919 жылы Торғайда төңкеріс жасап, жергілік-
ті өкімет билігін өз қолдарына алған Алаш үкіметінің 
шешімімен «большевиктің жолында жүрген» 17 адам 
тұтқындалып, көктемде осы сайда атылған. Олар 1916 
жылғы Торғай көтерілісіне белсене қатысқан сарбаздар 
еді.

Қорыта айтқанда Торғай өңірінің топонимикасын 
тереңдете зерттеу, оны жыр-аңыздармен салысты-
ру, қазақтың фольклорында, ертегілерінде кездесетін 
мәтіндермен салыстыра отырып зерттеу бүгінгі күннің 
өзекті мәселесі болып отыр. Өйткені Торғай өңірінде 
моңғол тілінен енген, орыс тілінен енген атаулардың 
жоқтығы көне түркілік сарындардың бар екендігін 
айғақтап отыр. Осы бағытта зерттеулер жүргізу, біздің 
болашақтағы еңбектерімізге арқау болмақшы.

Әдебиет
Левшин А.И. Описание киргиз-казачьих, или киргиз-

кайсацких, орд и степей (под общей редакцией акаде-
мика М.К. Козыбаева). – Алматы: Санат, 1996. – 656 с.

Добросмыслов А.И. Скотоводство в Тургайской об-
ласти. – Оренбург: Типография П.Н. Жаринова, 1893. 
– 360 с.

Кастанье И.А. Древности Киргизской степи и Орен-
бургского края. 2–е изд. – Алматы: Дайк-Пресс, 2007. 
– 516 с. +1 с. Вкл.

Бартольд В.В. Тургай // Сочинения. Том ІІІ. Работы 
по исторической географии. – М.: Главная редакция 
восточной литературы, 1965. – С. 516–517.

Әбдірахманов А. Топонимика және этимология. – 
Алматы: Ғылым, 1975. – 208 б.

Тургайская область.: фотоальбом. – Алма–Ата: 
Өнер, 1983. – 60 с. 

Қойшыбаев Е. Қазақстанның жер–су аттары сөздігі. 
– Алматы: Мектеп, 1985. – 256 б.

Нұрмағамбетов Ә. Жер–судың аты – тарихтың хаты. 
– Алматы: Балауса, 1994. – 64 б.

Шевнина И.В. Неолит дәуіріндегі торғай 
тайпаларының қыш өндірісі = Гончарство неолитиче-
ских племен торгая. = The pottery of the Neolithic tribes 
of Torgay. – Астана: Ә.Х. Марғұлан атындағы Археоло-
гия институтының Астана қаласындағы филиалының 
баспа тобы, 2014. – Қазақша, орысша, агылшынша – 
236 б.

Книга Большому Чертежу. Под ред. К. Н. Сербиной. 
– М.: Издательство АН СССР, 1950. – 232 с.

Торғай елі энциклопедиясы. – Алматы: Арыс, 2013. 
– 239 б.

Нұрқанов С. Этнолингвистикалық этюд // Қазақстан 
мектебі журналы. – №1. – 1967. –75 б.

«Ырғыз» энциклопедиясы. – Алматы: «Дала» ЖШС, 
2010. – 440 б.

Исаченко А. Г. Оптимизация природной среды. – M., 
1980. – 264 с.

Шүкірұлы С. Торғай өңірінің 1888 жылғы мекен ата-
улары // Ономастикалық хабаршы. – №2. – 2009. – 88-
139 б. 



219

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Қатынас жолдарының өзгеруі ХІХ ғасырдың соңын
да Оңтүстік Қазақстандағы экономиканың өркендеуі
нің негізгі себебі болуы мақаланың өзектілігі болып 
қарастырылады. Қатынас жолдарының дамуы көршілес 
елдермен сауда қарым-қатынастардың дамуына алып 
келді, ал ол өз кезегінде экономиканың өркендеуіне 
септігін тигізді. Қалаларда ХХ ғасырдың алғашқы ши-
регінде тұрғындардың өмір сүру жағдайының жақсаруы 
да осы процесстердің заңды қорытындысы болып та-
былады. Ал ендігі кезекте осындай өзгерістерге алып 
келген процесстің басталуының себептері мен бары-
сын анықтау негізгі мәселелердің бірі.

Қарастырылып отырған кезеңде Оңтүстік Қазақ
стандағы қатынас жолдарын келесідей топтарға жіктеп 
қарастыруымызға болады:

1. Топырақты керуен жолдары, олар өз кезегінде 
өтетін аумақтарының ерекшеліктеріне байланысты: та-
улы жолдар және дала жолдары болып бөлінеді.

2. Су жолдары. Өлкеде Сырдария мен Арал теңізінің 
орналасуына байланысты су жолдарына арнайы паро-
ходтар құрастырылды.

3. Теміржол.
Аталған жолдардың ішінде су жолдары қарқындап 

дамып келе жатқан ауылшаруашылығына қажет бо-
луына байланысты, өзгелері сынды дамыған жоқ.

Өлкенің кеңдігіне байланысты, және Сырдария 
сынды үлкен өзендердің тапшылығының салдарынан 
керуен жолдары ерте заманнан бері қатынас көзі ретін-
де үлкен маңызға ие болып отырған, кей жағдайда ол 
ұзақ сапарларға арналған жалғыз жол болып табыла-
тын. Керуен әдетте бірнеше ондаған кейде бірнеше 
жүздеген түйелерден тұратын. Әр түйе орташа есеп-
пен 16–18 фунт жүк көтере алады. Ал жылқылар болса, 

МАЛДЫБЕК А.Қ.

Малдыбек Акерке Қанатқызы
Әл–Фараби ат. Қазақ Ұлттық Университеті,

Алматы, Қазақстан;
maldybek.akerke@gmail.com

ОҢТҮСТІК ҚАЗАҚСТАН ҚАЛАЛАРЫНДАҒЫ ҚАТЫНАС ЖОЛДАРЫНЫҢ 
ТРАНФОРМАЦИЯСЫ (ХІХ ғ. соңы– ХХ ғ. басы)

жергілікті халықтың көлік түрі ретінде қызмет етті, атқа 
мінуге арналды.  Бір атқа арналған орамның ауырлығы 
жолға байланысты болды: алқапта жылқылар жүкті 
11–12 фунт, тау жолдарымен өтетін жағдайларда 5–6 
фунт көтере алады. Керуен жолдарының «қатынас 
жолдарының» бірі болуы үшін тиімсіздігінің негізгі се-
бебі- шаң.  Жолдың біраз бөлігінде терең арықтармен 
қиылысатын осы жолдармен жүру тек арбаларда ғана 
мүмкін болды, олар үлкен доңғалақтарының арқасында 
барлық жол қиындықтарын салыстырмалы түрде оңай 
жеңді. Сол себепті жергілікті тұрғындар мұндай жол-
дармен салт жүруді жөн көрді [Семенов 1888:25]. Ал 
таулы аймақтарда жолдар негізінен таулы соқпақтарға 
айналып кететіндіктен, жолаушылар өздеріне мәлім 
өзендердің сағасымен, шатқалдар және асуларды 
жағалап жүру үшін тек ат үстінде өту мүмкін болатын. 
Олар әдетте жолаушылар үшін пайдалануға қолайсыз, 
кейбір бөліктері қараусыз болғандықтан тіпті адам өмірі 
үшін қауіпті болып саналатын. Шөлді аймақтармен 
жүздеген шақырым жүріп өтетін керуен дала жолдары-
нан да өту қиын болды. Қиындық тек жол бойында елді 
–мекендердің болмауында ғана емес, сонымен қатар 
жем мен отынның жоқтығында, қозғалысқа кедергі кел-
тіретін құмды жерлердің, судың болмауында.

Көпестер мен сауда керуендерінің қажеттіліктерінен 
басқа, жолдар әкімшілік жүйені ұйымдастыруға қызмет 
етті. Ол үшін өлкенің экономикалық және саяси да-
муы үшін әр түрлі хаттар мен хабарламалардың, сон-
дай–ақ шенеуніктер мен мамандардың тұрақты түрде 
жеткізілуін жолға қою қажет болды. Өлкеге қатынас 
жолдарының жақсартуының қажеттілігін келген зертте-
ушілер де бірнеше рет атап өтті, дегенмен мұндай 
алғашқы әрекеттер Сырдария әскери желісінің пайда 
болу кезеңінде болған [Исмаилов 2003:160].

Аннотация. Мақалада Арал теңізі, Сырдария мен Амудария өзендерінің орналасуына байланысты таңдалған 
аймақтағы байланыс жолдарын өзгерту және жақсарту процестері қарастырылды. Қазіргі таңда тарихты тереңірек 
әрі нақты зерттеу мақсатында, пәнаралық зерттеу бағыттарының маңыздылығы артып келе жатқандығымен қатар 
қатынас жолдарының дамуы өлкенің экономикасы мен тұрғындардың өмір сүру деңгейіне әсер етуі тақырыптың 
өзектілігін арттыруда.

Түйін сөздер. қатынас жолдары, қалалар, Оңтүстік Қазақстан, арба жолдары, теміржол.

© Малдыбек А.Қ.



220

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Н. Северцов 1865–1868 жылдардағы Түркістан 
ғылыми экспедициясы туралы құрастырған есебін-
де: «Қазалыға дейінгі далада станцияларда пошта 
жылқылары мен түйелерге қатысты тоқтаусыз кідірістер 
болды. Біз Ташкентті алғаннан кейін осы жолмен 
жүріп өткен жолға әлі сәйкес келген жоқ. Сыр бойын-
да, Қазалыдан жоғары, 1865 жылдың күзінде пошта 
станциялары әлі орнатылмаған; форттан Фортқа дейін 
жолдың ерекшеліктеріне байланысты жылқыларды не-
месе түйелерді жалдау керек болды, ал қараша айын-
да доңғалақтармен құм немесе қармен жүру керек бол-
ды» деп мипаттама береді [Северцов 1899:265].

1858 жылы генерал–губернатор Катениннің жобасы 
бойынша пошта трактісі ашылды. Ең алғашқы маршрут 
Орскіден № 1 бекініске дейін болды. Пошта Орскіден 
Ташкентке аптасына бір рет жабдықталып, казактармен 
бірге жүрді. 1864 жылы Шымкент пен Верный бекінісі 
арасында байланыс ашылды. №1 форттан Ташкентке 
дейінгі пошта бағыты 1866 жылдың қаңтарында ашыл-
ды [Жанысбекова 2010:65].

Курьерлер 24 күн ішінде 1880 шақырым жолды 
жүріп өтетін болды, маңызды және шұғыл жағдайларда 
олар бұл қашықтықты 10–12 күнде жүріп өтті [Гейер 
1901:79].

К.К. Пален Түркістан өлкесін тексеру туралы есе-
бінде пошта трактаттарының құрылымы мен мазмұнын 
қарастыра отырып, Орынбор–Ташкент және Орта Азия 
темір жолдарын өткізгенге дейін пошта трактаттары 
байланыстың жалғыз жолы болғанын атап өтті (Пален 
1910). Зерттеу кезеңінде Ташкент Орта Азиядағы ең 
маңызды екі жолдың бастапқы нүктесі болды, оны бір 
жағынан Орынбор, екінші жағынан Верный және Се-
мей жолдарымен байланыстырды, екі жол да Оңтүстік 
Қазақстан аумағы арқылы өтті. Пошта гоньбасының 
өзі мен пошта трактілері жыл сайын сауда-саттықтан 
және жалға беру келісімшарттары бойынша бірнеше 
кәсіпкерге тапсырылып отырды [Emerson, Vinokurov 
2009: 17]. Трактіні жақсартуға арналған жобалардың 
мазмұнын алуға ниет білдірген адамдардан өтініш 
кеңсеге келіп түсті, онда ұсынылған шарттар туралы 
егжей-тегжейлі анықтама жасалды. Одан кейін келіп 
түскен мәселелер почта–телеграф округі бастығының 
қорытындысымен бірге пошта және телеграф бас 
басқармасының бастығына хабарланды, ол өз кезегін-
де ұсынылған шарттарға келісуі керек немесе сауда–
саттықты тағайындауды ұсынуы керек еді (олардың 
сипаты мен шарттарын (жылқы жұбының ақысын, 
сауда-саттықтың бастапқы және шекті бағасын және 
т.б.) генерал–губернатордың кеңесі анықтаған.).

Жолдарды қолданысқа қолайлы жағдайда ұстап 
тұру, керуендер мен почта қызметінің жұмысына 

жолдар жарамды болуы үшін әкімшілік көпірлердің 
салынуы мен жөндеу жұмыстарының жүргізілуінің 
маңыздылығын түсінді. Мысалы, Шымкент уезінің 
басшылығы өз баяндамасында Машат, Арыс, Чакпак 
өзендері арқылы өтетін көпірлерді салу үшін, Шымкент-
тен 11–ші шақырымдағы еңісті ашу және жол теңдеуін 
жасау үшін, беклербек пен шарапхананың арасындағы, 
беклербек пен Чимкент арасындағы, Арыс және Машат 
станциялары арасындағы, тегіс емес аймақтарын және 
Чакпак станциялары арасындағы еңістерді, жолдың 
соңғы верстін түзету үшін 1040 рубль мөлшерінде 
қаражат бөлуді сұрайды [Федченко 1875: 28]. По-
чта жолымен жүру бағасы бір миль үшін 3 тиын бол-
ды [Жанысбекова 2010: 89]. 1871 жылға дейін пошта 
ұстаушыларға екі жылқы үшін жылдық төлем 6445 
рубльді құрады. 1871 жылдан бастап аптасына 1 рет 
шығарылған екі жылқы үшін төлем тарифі көтеріліп, 
9734 рубльді құрады, ал келесі 1872 жылы ол жылына 
111900 рубль деңгейіне жетті [Почтовая гоньба 1871]. 
Егер станциялардың арасындағы қашықтық пошта 
трактілерінің ашылуының басында тым әр түрлі болып, 
ыңғайсыз жерлерден өтетін болса ХХ ғасырдың ба-
сында станциялардың арақашықтығы түзіліп, жолдар 
ыңғайлы жерлерден өте бастады.

Оңтүстік Қазақстанда барлығы 60–тан астам пошта 
станциялары салынды, олар бір мезгілде өткендер 
үшін түнейтін пошта үйлерімен және екі жылқы мен 
арба түріндегі көлік құралымен қамтамасыз етілді. 
Пошта құралдары мен жануарлардың (жылқы, ит, 
түйе) сақталуына жауапкершілік пошта басқармасына 
жүктелді. Дереккөзде Шымкент (112,5 верст), Әулие–
Ата (282,5 версте) пошта станцияларында және Меркі 
станциясында (419,5 верст) арнайы белгілер жасалды. 
Облыс аумағы бойынша осы маршруттың пошталық 
алауы шамамен 3,5 тәулікке созылды [Jenkins 1994: 
299]. Жалпы алғанда, жолдарды жөндеу, көпірлер мен 
басқа да өткізу құрылғыларын салу, пошта үйлерін салу, 
Көлік құралдарын ұстау, топографтарға және пошта 
тракторларын орнатудағы басқа мамандарға іссапар 
ақшасын төлеу, пошташылар мен пошта ұстаушыларға 
жалақы төлеу сынды шығындарды қоса есептегенде 
пошта тракторларының құрылысы мен пошта станци-
яларын қамтамасыз ету қымбат болды. Сонымен,1869 
жылы ашылған бір пошта жолының құрылысы мен 
мазмұны – Қазалы, Теректі қазынаға алты жүз мың 
рубльден астам шығын әкелді. Жергілікті отаршылдық 
әкімшілік ішкі провинциялармен, сондай–ақ Ресейдің 
Болат қаласымен тығыз байланысты қажет ете оты-
рып, пошта бағыттарының барлық бағыттары бойын-
ша 2 рет пошта жіберуге рұқсат сұрады, бірақ пошта 
жолдарының қолайсыздығына және пошта құрамының 



221

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

қымбаттығына байланысты бас тартты. Пошта қызметін 
көрсету үшін аймақта Түркістан пошта телеграф кеңсесі 
құрылды, онда кеңсе бастығы, кеңсе бастығының 
көмекшісі, 5 дәрежелі пошта телеграф қызметкерлері, 6 
дәрежелі шенеуніктер, бақылаушылар, ақсақалдар мен 
пошташылар қызмет. Осындай құраммен Түркістан по-
чта–телеграф кеңсесінде 9 ведомстволық бағынысты 
пошта станциясы болды, оның жеке құрамында 9 по-
шта станциясының старостасы, 54 жаттықтырушы, 63 
вагон, 162 жылқы болды. Бірде–бір пошта станциясын-
да хатшылар, пошта қызметкерлері болған жоқ, деген-
мен штат кестесінде олардың қызметі қарастырылған 
(ВВ). Пошта қызметтерінің спектрі қарастырылып 
отырған кезең үшін өте кең болды. Ол сол кездегі по-
шта қызметтерінің барлық тармақтарын қамтыды. Хат–
хабарларды жіберу көзделді, ол өз кезегінде ақшалай 
және бағалы пакеттерді, сондай-ақ сәлемдемелерді 
жіберілетін тораптарға бөлінді. Сонымен қатар пошта 
мынадай қызметтер атқарды: хат–хабарларды алу; 
сәлемдемелерді кері және одан әрі жіберу; 1 рубльден 
1600 рубльге дейінгі ақша және бағалы пакеттер жібе-
ру, қаржы министрлігінің мекемелерімен жабық бағалы 
пакеттерде капиталды жөнелту [Jenkins 1994: 299].

Пошта қызметтерінен басқа, пошта станциялары 
көлік қызметтерін де көрсетті. Бұл, біріншіден, пошта-
ны жеткізу үшін шығарылған жылқылардың санынан, 
сондай-ақ «өту астында», яғни пошта станцияла-
ры көлік компанияларының қызметтерін толығымен 
орындағаннан көрінеді. Үш жыл ішінде, егер жылқы 
поштасын жеткізу үшін 40691 рет шығарылса, онда 
жылқы көлігі 44433 рет қолданылған. Яғни, статистика 
көрсеткендей, пошта аттары мен арбалар көлік ретін-
де неғұрлым қарқынды қолданылған. Аймақтың пошта 
байланысының дамуы көлік қатынасының жай–күйін 
жеңілдетсе де, оның мәселелерін толығымен шеше 
алмады. Темір жол салу қажеттілігі туындады. Бірақ 
жұмыс көлемі мен теміржол құрылысының шығындары 
үлкен болғандықтан, ол асығыс болмады. Сондықтан 
жолдар мен Доңғалақты және керуен жолдарына де-
ген қажеттілік зор болды. Оңтүстік Қазақстан мен 
жалпы Түркістан қалалары арасындағы қозғалысты 
жеңілдету үшін орыс ізашарлары отарлық әкімшіліктің 
қолдауымен Амудария және Сырдария өзендері мен 
Арал теңізі арқылы су жолын ретке келтіруге әрекет 
жасады.

Өлкенің зерттеушілері өкіметтің кеме қатынасы 
жағдайын жақсартуға, оның дамуы үшін қолайлы жағдай 
жасауға, Арал теңізін жүйелі түрде зерттеу қажеттілігіне, 
біраз уақытқа мүмкін болмайтын кемелердің түнгі 
қозғалысын ашуға, су жолын жабдықтауға және жаңа 
Арал қаласындағы портты орнатуға үнемі назар ау-

дарды. Сыр–дарияға келетін болсақ, бұл өзен мүлдем 
басқа жағдайда болған. ХХ ғасырдың басында ондағы 
кеме қатынасы іс жүзінде болған жоқ, өйткені өзенге 
параллель жүздеген шақырым жерде теміржол жүрді, 
соңында Сыр-Дарияда су көп болған жоқ, сонымен 
қатар, ең бастысы, отаршылдық әкімшілік бұл өзенді 
суару мақсаттары үшін толығымен дерлік пайдалануды 
жоспарлады.

Аумақтағы қатынас жолдарының келесі түрі – су жол-
дары. Аралдағы кеме қатынасы туралы мәселе алғаш 
рет 1847 жылы Сырдарияның төменгі ағысындағы ге-
нерал Обручевтің Раим бекінісінің негізін қалағаннан 
кейін пайда болды. Су жолдары арқылы 1865 жыл-
дан 1878 жылға дейін қоса алғанда тасымалдаған 
жүктердің саны жылдар бойынша 35000–нан 180000 
пұтқа дейін, ал жолаушылар саны 615-тен 4480 адамға 
дейін ауытқыды. Су жолдарын жақсы жағдайда ұстауға 
арналған жыл сайынғы шығын: пароходтардың әлсіздігі, 
жүзудің қолайсыз жағдайлары, борларда жиі тоқтап 
қалу және отынмен қамтамасыз етудегі қиындықтар 
секілді қосымша шығындардың салдарынан 123000 
рубльді құрады. Арал су жолдарының пароходтары өте 
баяу жүрді (түнде қозғалыс тоқтатылды); Қазалыдан 
Перовскіге дейінгі рейс 14 күнді (7 күн), ал Перовскі-
ден Чиназға 21 күнді (қайту үшін 12 күн) талап етті. 
Мұндай жағдайларда, әрине, жеке тұлғалар бұндай 
әдіспен кемелерінде жүктерді тасымалдаудан бас 
тартты, ал су жолдарын ұстау қазынаға қымбат болды, 
бұл жыл сайын үлкен шығын әкеледі. Осы жағдайларға 
байланысты Аралдағы су жолдары оны жеке меншік-
ке беру сәтсіз әрекетінен кейін 1882 жылы жойылды, 
ал жарамды жылжымалы құрамның бір бөлігі Аму-
дарияға ауыстырылып, пайда болған Амудариядағы 
су қатынас жолдарына берілді. Аралдағы су қатынас 
жолдарының ұзақ өмір сүрмеуінің бір нәтижесі Сыр-
дария жағалауында жыл сайын 300000 пұт көлемінде 
пароходтарды жылыту үшін дайындалған сексеуілдің 
қажеттілігі еді. Ал бұл тым үлкен шығындарға әкеліп 
соғатын.

Бұл мәселелерді тек теміржолдың көмегімен шеше 
алу мүмкіндігі болды. Ішкі провинцияларды Ташкент-
пен тікелей рельсті жолмен қосу туралы мәселе Транс-
каспий теміржолының құрылысына дейін пайда болды. 
1874 жылы Орыс Географиялық қоғамының Орынбор 
бөлімінде құрылған комиссия жұмысының нәтижесінде 
бұл мәселені жан–жақты талқылау үшін Ташкентке 
теміржол салу қажеттілігі туралы пікір бірнеше рет 
айтылды, содан кейін жеке тұлғалардың құрылысқа 
концессия туралы бірнеше ұсыныстары қабылданды. 
Бірақ соғыс министрі Куропаткин теміржол салудың 
стратегиялық қажеттілігін негіздеумен ғана инженерлік-



222

ІІ БӨЛІМ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

топографиялық зерттеулер басталды. Бірқатар ал-
дын-ала іздеулерден, жиналыстардан және Болашақ 
теміржол мәселесін мерзімді баспасөз беттерінде қызу 
талқылаудан кейін біз оның екі бағытына тоқталдық. 
Олардың бірі – Орал темір жолының Рязаньско За-
волжская желісінің Александров–Гай станциясынан 
өтті. Осы мәселені түпкілікті талқылау нәтижесінде 
мүдделі министрлердің арнайы кеңесінде 1900 жылы 
4 сәуірде шешім қабылданды [Бартольд, 1922:25]. 
Орынбор–Ташкент бағытында теміржол салу туралы 
шешім қабылданды. Осыдан кейін темір жол желісінің 
бағытын түпкілікті белгілеу үшін іздестірулер жүргізілді 
және 1900 жылдың күзінде Орынбор мен Ташкент-
тен Іле, Ақтөбе, Қазалы, Перовск және Түркістан 
арқылы бір мезгілде темір жол салуға кірісті. Жолдар 
1900 жылдан 1905 жылға дейін бес жыл ішінде са-
лынды, ол 1 1905 жылдың 1 шілдесінен бастап, 1906 
жылдың 1 қаңтарына дейін пайдалануға берілді [Берг 
1902:72]. Темір жолды салу үшін бүкіл Орта Азияның 
жер қорынан 212 330 шаршы метр жер бөлінді, бұл 
ретте Орынбор Ташкент сызығының ұзындығы 1736 
верст құрады, оның ішінде 982 верст бойы жол Сыр–
дарияның оң жағалауын ұстана отырып және Арал 
теңізінің солтүстік-шығыс шетіне тиіп, Сыр–Дария об-
лысы бойынша өтті. Сексеуіл (Кинелиден 1107 верст) 
және Конту станциялары арасындағы аралықта 1134 
верст жолында теміржол желісі Оңтүстік Қазақстан 
шектеріне, атап айтқанда Қазалы уезіне кірді.

Зерттеу кезеңінде кейіннен Кинель-Орынбор уча-
скесі (354 верст) қосылған Ташкент темір жолының 
жалпы ұзындығы 2090 верстке жетті. Жол басқармасы 
Орынборда болды. Түркістан шегінде Ташкент те-
мір жолын салу кезінде құрылысшыларға еңсеруге 
тура келген қиындықтар Транскаспий маңындағы 
құрылысшылармен салыстырғанда аз болды: Таш-
кент желісі Сырдария облысының барлық жерінде са-
лыстырмалы түрде тегіс дала кеңістігінен өтті: мұнда 
құмдар да, сусыз кеңістіктер де болған жоқ. Ташкент 
темір жолының Қазалыдан Ташкентке дейінгі Оңтүстік 
учаскесін салу құны, ұзындығы 789 шақырым және 
Майли–баш станциясынан Сыр–дарияға дейінгі 5,06 
шақырым, 62628587 рубльді құрады, яғни жолдың бір 
верстіне 78867 рубль болды. 

Темір жолдар Орталық Азия мен Ресей елдері 
арасындағы тауар алмасудың негізгі жолы екендігі-
не қарамастан, олардың жақсы қырларымен қатар 
көптеген қолайсыздықтар да тудырып отырды. Осы 
жолмен Түркістаннан Ресейге мақта, көкөніс, жеміс-
жидек, жүн, тері және шарап жеткізілді. Сондықтан 
Ресейден нан, қант әкелінді, темір мен ағаш жеткізіл-
ді. Қазақстан темір жолдары даладағы тауар-ақша 

қатынастарының туындауына ықпал етіп, оның да-
муына мүмкіндік берді. Бұл мақалада автор жетістік-
тер мен артықшылықтармен қатар Орта Азия темір 
жолын пайдаланудағы кейбір қолайсыздықтар туралы 
айтады. Олардың бірі – бұл жол айналма жол бол-
ды, яғни Түркістаннан Ресейге жету үшін жүк Бұхара 
мен Транскаспий облысы арқылы парсы шекарасына 
өтіп, үлкен шеңбер жасады. Оларға жүктерді жиі қайта 
жүктеу қажет болды, мысалы, Красноводскіде теңіз ке-
мелеріне, ал Астраханьда – өзен кемелеріне. Салда-
рынан, тасымалдау құнының артуымен қатар, тасымал 
уақытының ұзаруы үлкен кедергі туғызып отырды [Му-
хатова 2018: 9].

Арал теңізіндегі ірі станциялардың бірінің жүк айна-
лымы қарастырылып отырған уақытта 600 000 пұтты 
құрады. «Арал теңізі» станциясы орман алды – 120 
906 пұт; ұн және Жарма – 26 854 пұт. Негізінен балық 
жіберілді – 350 000 пұт. Станция жанында жүктерді 
алдын ала салқындату үшін қойма-рефрижератор 
ғимараты жобаланды. Камышлы-баш станциясынан 
балық аулау өнімі 565000 пұт көлемінде Орынборға 
жөнелтілді. Станция 136 390 фунтқа дейін жүк алды. 
70-ші Бик-Баулы станциясында шеберхана, аурухана, 
азық-түлік пункті, теміржол қызметкерлерінің балала-
рына арналған мектеп, шіркеу болды. Станция жол 
учаскесі бастығының, тартым учаскесі бастығының, 
қозғалыс ревизорының орналасқан жері болды. Иелік-
тен шығару жолағындағы станцияның жанында сызық 
бойымен қозғалыс ашылғаннан бері орыс және та-
тар саудагерлері тұратын шағын ауыл пайда болды. 
Станцияның жүк айналымы 1300000 фунт болды. 
Станция Ресейден алынды: азық - түлік 40 000 пұт, 20 
000 пұт темір өнімдері, өндіріс – 38 000, Мұнай және 
керосин – 49 050, қант – 58 000, астық – 100 000, ұн, 
жарма –175 000 пұт. Бик-Баулы станциясынан Ресей-
ге қарай: балық - 260 000, Былғары және тері 57 000, 
жемшөп шөптерінің тұқымдары – 37 000, мақта – 49 
007, жүн – 90 000 пұт [Дмитриева–Маманов, 1915: 69]. 
Осылайша, Оңтүстік Қазақстан аумағында барлығы 39 
теміржол станциясы құрылды, олар өткен жолаушы-
лар үшін ауыз сумен және буфетпен жабдықталды, 
олардың сыныптары анықталды. Олар ауыстырып 
тиеу пункттері бола отырып, бір уақытта жергілікті және 
орыс халқының қоныстану орындары ретінде қызмет 
етті, нәтижесінде аймақ үшін қала құрушы фактор бол-
ды. Теміржол құрылысы тауар айналымының қарқынын 
тездетіп, сыртқы және ішкі сауданың дамуына оң әсер 
етті.

Нәтижесінде Оңтүстік Қазақстанда зерттеу 
кезеңінде темір жол желісі 3338 верстке созылды, оның 
ішінде 2368 верст басты тармақтары бар Ортаазиялық 



223

ІІ ЧАСТЬ. ЭТНОЛОГИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

темір жолға және 970 верст Ташкент жолына түсті 
[Мешкетов 1915: 326]. Бұл қаншалықты маңызды 
болса да, бірақ аймақтың географиялық орналасуы-
нан туындайтын үлкен кеңістік пен қажеттіліктермен 
салыстырғанда жеткіліксіз болды. Каспий теңізімен 
және Еуропалық Ресейдің ішкі губернияларымен рель-
стік жолдармен қосылған Оңтүстік Қазақстан Сібір-
мен қатынасынан айырылды. Ташкент ауданынан 
Жетісуға Сібір темір жолымен қосылу үшін өлкеде 
темір жол тараптарын жүргізу – Орта Азия мен Сібір-
дегі орыс әкімшілігінің ең өзекті қажеттіліктерінің бірі 
болып табылды [Kulipanov 2012]. Түркістан–Сібір те-
мір жол магистралінің құрылысы оны жүзеге асыруға 
қаражаттың жетіспеуіне байланысты неғұрлым 
қолайлы уақытқа кейінге қалдырылды. Осыған бай-
ланысты Үкімет Верный қаласын Ташкентпен байла-
ныстыру мақсатында жобаланған темір жолдың ең 
оңтайлы, батыс тармағына назар аударды.

Осылайша, ХІХ ғасырдың екінші жартысындағы 
аймақтың байланыс жолдары белгілі метаморфоздан 
аман қалды. Зерттелген кезеңнің басында бұл керуен 
және көшпелі жолдар болды, олар жазықтарда және 
таулардағы тар жолдарда бірнеше ел жолдары болды. 
Жаулап алумен бірге жолдар біртіндеп пошта бағытын 
кеңейтіп, сауда керуендерінің жиі және тез өтуін, 

шенеуніктердің өтуін қамтамасыз етті. Осы міндеттер-
ді орындау мақсатында жолдар «жөнделді», яғни тік 
асулар, жартастар түзетілді, көпірлер және өзендер 
арқылы басқа да ауыстырып тиеу құрылыстары салын-
ды. Жөндеу жұмыстарынан басқа, жолдар жаңа билік 
жүйесіне қызмет көрсету үшін» ұйымдастырылды». 
Әр түрлі хабарламалар мен хаттардың жеткізілуін 
қамтамасыз ету үшін, сондай-ақ шенеуніктердің өздері 
тұрақты маршруттары, пошта станциялары бар «пошта 
трактаттары» құрылды, олар үй мен жылу мен тамақ 
пен көлік құралдарынан басқа, кучермен бірге келесі 
пошта станциясына дейін қамтамасыз етілуі керек еді. 
Бірақ мұндай жолды ұйымдастыру әртүрлі «отарлық» 
жүктерді тасымалдау мен жеткізудің өсіп келе жатқан 
қажеттілігін қанағаттандыра алмады. Бұрын-соңды 
болмаған темір жол тараптары қазақ даласындағы 
«ат–арба» керуендеріннің бір айдан астам жолын азай-
тты. Керуендерге үнемі шабуыл жасау қаупі бар және 
басқа да қиыншылықтармен ұласатын жолдарды, үш-
төрт күндік қауіпсіз жолдармен ауыстырды. Темір жол 
экономикалық өмірді танымастай өзгерте бастады, 
аймақ экономикасы астрономиялық жылдамдықпен 
дами бастады.

Ғылыми кеңесшісі
PhD Искакова Г.З.

Әдебиет
Бартольд В.В. История Туркестана / Акад. проф. В. В. Бар-

тольд. – Ташкент: Туркестанское гос. изд–во, 1922. – 50 с.
Берг Л.С. Аральское море. Опыт физико-географической 

монографии. – СПб.: Типография Штаба Туркестанского Во-
енного Округа, 1902. – 24с. 

Гейер И.И. Путеводитель по Туркестану. – Ташкент: Типо-
графическая–литография В.М. Ильина, 1991 – 255 с. 

Путеводитель по Туркестану и железным дорогам Таш-
кентской и Средне-Азиатской. 1907-1908 / Сост. по офиц. дан-
ным под ред. А.И. Дмитриева-Мамонтова. - 8-е изд. – СПб.: 
тип. И. Шурухта, 1915. - VIII, 452 с.

Жанысбекова Г.А. Историческая география Южного Ка-
захстана во второй половине ХІХ-начале ХХ веков: диссер-
тация кандидата исторических наук. – Алматы: ЮКГУ им.М.О. 
Ауезова, 2010 – 178 c.

Исмаилов А. Страницы истории Южного Казахстана 
(1864-1917 гг.). – Шымкент: Полипринт, 2003. – 170 с. 

Мушкетов В.И. Туркестан. Геологическое и орфографи-
ческое описание по данным, собранным во время путише-
ствия с 1874 по 1880 г. – Том 1. – Петорогард: Типография 
М.М.Стасюлевича, 1915.– 558с. 

Мұхатова О.Х. XX ғасырдың басындағы Қазақстандағы 
темір жол құрылысы. Хабаршы. Тарих сериясы. – № 1 (88), 
2018 – С. 136-143.

Отчет по ревизии Туркестанского края, произведенной по 
высочайшему повелению сенатором гофмейстером графом 
К.К. Паленом. – СПб.: Сенат, 1909–1911. – 30с.

Семенов П.П. Туркестан и Закаспийский край в 1888 году 
по путевым впечатлениям вице–председателя И.Р.Г.О. Семе-
нова П.П. – Санк-Петербург. Машинопись, 1888. – 30 с. 

Семенов П.П. Путешествие в Туркестан. – Том 1. – СПб.: 
Сенат, 1875. – 160 с. 

Федченко А.П. Путешествие в Туркестан. – Том 1. – СПб.: 
Сенат, 1875. – 106 с. 

Amirahmadian, B. Transportation in Central Asia// Journal of 
Central Eurasia Studies. – №4, 2008. – р. 29–48.

Emerson, M., Vinokurov, E. Optimisation of Central Asian 
and Eurasian trans-continental land transport corridors // EUCAM 
Working Paper, –№ 7, 2009. –pp. 1–18.

Jenkins, I.A. All change – new directions for the road transport 
industries of Russia. Ukraine, Kazakhstan and Belarus // Journal 
Transport Reviews. – №14 (4),1994. – р.289–320.

Kulipanova E. (2012). Institute of public policy and 
administration // International Transport in Central Asia: 
Understanding the Patterns of Cooperation. – Working Paper № 
2, 2012. – рр. 19-32

United Nations Economic Commission for Europe / United 
Nations Economic and Social Commission for Asia and the 
Pacific (UNECE/UNESCAP). Joint study on developing Euro–
Asian transport linkages. New York and Geneva: United Nations. 
– 2008. – 216 р.



ІІІ БӨЛІМ



225

ІIІ ЧАСТЬ. МУЗЕЕВЕДЕНИЕ И ОХРАНА КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Ақтөбе облыстық тарихи–өлкетану музейі – 
93 жылдық тарихы бар облыстағы ең ірі мәдени 
нысандардың бірі. Оның қорын 119 мыңнан аса 
экспонат құрайды. «Ер қаруы – бес қару» деген 
көшпелі қазақ халқы үшін құнды әрі аса маңызға ие 
болғандықтан музей қорында қару-жарақ коллекциясы 
жақсы жасақталған. Қару-жарақтар ежелгі дәуірден ба-
стап, қазіргі кезеңге дейінгі уақыт аралығын қамтиды. 
Қару түрлері кесу, шабу, соғу, ату, түйреу, отты және 
қорғаныс жарақтарымен оқшантайлар т.б. болып 
топтастырылған.

Музей қорында жаңа және қазіргі заманға жататын 
300-ге жуық қару-жарақ бар. Ақтөбе өңірі территориялық 
орналасуы жағынан ешқандай ірі теңіздермен шеттес-
пейтіндігіне қарамастан музей қорында теңіз–әскери 
флотының қарулары кездеседі. Бұл мақалада АОТӨМ-
нің қорындағы теңіз–әскери флотының қару үлгісі 
қылыш пен кездік туралы жазылған. 

Батыс Еуропа елдеріне тән қылыш – 1827–1910 
жылдар аралығында теңіз үлгісіндегі офицерлік 
қылышқа негіздеп жасалған. Музей қорында сақталған 
бұл (1-сур.) жәдігердің нақты қай жылы жасалып, 
қашан және кімнің тапсырғаны белгісіз. Деректерде 
осы уақытқа сәйкес етіп көрсетілген қару түрлерін са-
ралай келе қылыштың сипаттамасы төмендегідей бо-
лып келеді.

ТАУМАН А.Н.

Тауман Айман Нұрқисақызы
Қ. Жұбанов ат. Ақтөбе өңірлік Университеті,

Ақтөбе қ., Қазақстан;
aiman.tauman@mail.ru

АҚТӨБЕ ОБЛЫСТЫҚ ТАРИХИ-ӨЛКЕТАНУ МУЗЕЙІ ҚОРЫНДА САҚТАЛҒАН 
ТЕҢІЗ-ӘСКЕРИ ФЛОТЫНЫҢ ҚАРУЛАРЫ

ХІХ ғасырдың басында офицерлік үлгідегі 
қылыштар өрнектеліп жасала бастады. 1805 жылы 
Корольдік теңіз флоты «үзеңгі сабы» деп аталатын 
арыстан басты және жүзінің жанында ластанған зәкір 
(грязный якорь) үлгісі бейнеленген қылыш түрін пайда-
лана бастады. Қылыш жүзіндегі «Ластанған зәкір» сол 
замандағы теңіз иконографиясының ең танымал бел-
гісіне айналып, тіпті Корольдік теңіз флотының көптеген 
қондырғыларында соның ішінде әскери формалардың 
түймелерінде жиі бейнеленді [Trevor 2009: 81].

Дәл осы үлгіде жасалып «Ластанған зәкір» және 
«Арыстан бейнесі» бейнеленген қылыш түрі мұражай 
қорында сақталған.

1822 жылы британ әскері қару – жарақ құрамына 
сабы себет түрінде өрнектелген қылышты қабылдаса, 
бес жыл өткен соң Корольдік теңіз флоты да осы қару 
түрін жасап шығарды [Trevor 2009: 82.]. Яғни 1827 
жылы Корольдік теңіз флоты музей қорындағы қылыш 
үлгісіндегі қаруды пайдалана бастады.

Қылышқа үңілсең өн бойы теңіз нышандарының 
үлгісімен бейнеленген. Корольдік теңіз флотының бел-
гісі ретінде «Ластанған зәкір» және Корольдік Әскери-
теңіз күштерінің белгісі ретінде – зәркір үстіндегі тәж. 
Корольдік флоттың бейнесі ретінде қылыш сабында 
орныққан арыстанның басы, сабын бойлай арыстан 
жалымен безендірген. 1827 жылы жаңа ережелерде 

Аннотация. Бұл мақалада Ақтөбе облыстық тарихи-өлкетану музейінің қорында сақталған қазіргі теңіз 
флотының қылыш пен қанжарының шығу тарихы мен сипаттамасы берілген. Мұражай қорындағы қару-жарақ 
жинақтарын түгендеу және зерттеу мақсатында жазылған.

Түйін сөздер: негізгі қор, музей қоры, қару-жарақ, қылыш, әскери теңіз флоты, неміс тәжі, қанжар.

© Тауман А.Н.

1 – сур. Сабы арыстанның басымен аяқталатын қылыш. Ұзындығы 72 см. (негізгі қор түсімі № 3696)



226

ІІI БӨЛІМ. МУЗЕЙТАНУ ЖӘНЕ МӘДЕНИ МҰРАНЫ ҚОРҒАУ                                                                                                            АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

бұл офицерлер кие
тін жалғыз қылыш 
болуы керек деп 
мәлімдеді.

Офицерлер кор
пусындағы шендер
ді ажырату үшін тек 
лейтенанттар және 
одан жоғарылар піл 
сүйегінен жасалған 
сапты иемденуі 
керек еді - стар
шиналардың қара 

акула терісінен жасалған сабын пайдаланды. Олар 
шайқаста қолдануға арналмаған, бірақ таза символ
дық ретінде жиі әшекейленді және әдемі безендірілді 
[Trevor 2009: 83]. Ақтөбе облыстық тарихи-өлкетану 
музейіндегі қылышқа келетін болсақ, бұл көрініс 
орын таппаған, яғни көк түсті арзан пластмассадан 
жасалған,әрі ол пластмассаланған сабы бүлінген. 

Екінші дүниежүзілік соғыс кезінде әскери-теңіз 
қылышы ресми түрде ескірді, бірақ бұл қару үлгісі бүгінгі 
күнге дейін Америка Құрама Штатында символдық 
тақырып болып қала берді. АҚШ Теңіз корпусы әлі күнге 
дейін салтанатты костюмнің бөлігі ретінде қылышты 
тағады, ол символдық объект ретінде танылған және 
«қару емес–мұра» (More than a weapon—a heritage) де-
ген нақыл сөзбен белгілі [Annis 1970: 86].

Бұл үлгі алғаш Ұлы Британия 
теңіз әскери флотына арналғанымен 
өзгеде Еуропа елдері мен Латын 
Америкасына дейін осы үлгіні пайда-
ланды. Бізге келтірілген мысалдар 
бойынша экспонат Ұлы Британия 
Корольдік теңіз-әскери флотының 
қылышы болып көрінгенмен зерттеу 
барысында бұл неміс теңіз әскери 
қылышы екені анықталды. 

Германия империясы Балтық 
теңізіне жол ашылған соң 1848 
жылы неміс флотын құруға әрекет 
жасалған кезде Ұлы Британиялық 
қылыш үлгісін негіз ретінде алды. 
Бірақ, теңіз формасы сол жерден 
көшірілгеніне қарамастан, таза не-
міс үлгісі болып шықты. Прототип 
XIX ғасырдың бірінші жартысында 
Пруссия корольдік флотының бөлігі 
болған Амазонка кемесінің офицер-
лері киген модель болды [Федурин 
2008: 82].

Пруссиялық «Solingen» фирмасында жасалған 
және тиісті таңбалары бар пышақтар Еуропа елдерінде 
және Латын Америкасында кеңінен қолданылғаны бел-
гілі. Бұл қылыш атауын.Көптеген модификациялар мен 
еліктеулерді тудырған осындай негізгі үлгінің ең жарқын 
мысалдарының бірі «Блюхер қылышы» немесе «Блю-
хелік қылыш» деп аталатын 1811 жылғы пруссиялық 
кавалериялық солдаттың қылыштары [Куринский 2002: 
74]. Қарастырып отырған қылыш түрінде ешқандай 
тиісті таңбалар жоқ болуына байланысты сол фирма-
дан соғылғандығына дәлел жоқ себебі қылыш жүзіндей 
ешқандай фирма белгісі мен таңбасы көрсетілмеген 
бірақ, неміс теңіз әскери флотының үлгісі екенін жоққа 
шығаруғада болмайды.

Қылыш 1827 жылы шығарыла бастаған Британдық 
үлгіге үқсағанымен, Неміс әскери теңіз флотының 
қылышы екені белгілері бар (2–сур.). Жәдігердің 
балдағынан (креставина) бөлігіндегі эмблемасына 
зер салсақ, біз ол жерден «Ластанған зәкір» немесе 
арқан жіппен оратылған зәкірді көреміз, оның үстіндегі 
тәж Неміс тәжі екені анық көрінеді (3–4-сур.). Соны-
мен қатар жетесінде арыстан бейнесі бейнеленіп, 
көздері көк және қызыл таспен безендірілген. Олар 
лағыл көзді делінгенімен көздері қарапайым тастармен 
әшекейленген. Тапсырыс беруші көздерінін түсін өздері 
таңдаған. Планкасы (шегесі) арыстанның жалымен 
жалғасқан. Қынабы болаттан соғылған- жоғарысында 
құрсау соғылған және түбінде дөңгелектеліп құйылған.

Музей қорындағы тағы бір теңіз 
әскери флотының қаруы кездік. 
Кездік – ХҮІІІ ғасырдың соңында Еу-
ропа елдерінде пайда болған қысқа 
жүзді қылыш. Алғашқы кездері ол – 
тесак деп аталды. Ресейде І Петр 
кезінде тұрақты әскер мен теңіз фло-
ты пайда болса,сол кезде кездіктер 
Еуропа елдерінен көшіріліп әкелене 
бастайды.

1803 жылы кездік тағу әскери-
теңіз кадет корпусының барлық 
әскери офицерлері мен гардемарин-
дері үшін форманың бөлігі ретінде 
міндетті болды. Алайда, бұл кездегі 
кездік сипаттамасы жоқ, оның пор-
треттік және жауынгерлік кескінде-
медегі бейнелері де сақталмаған. 
Түзу жүзі бар үлгілердің алғашқы 
сипаттамалары 1820 жылдардағы 
теңіз пішінін сипаттауға арналған ар-
хивтік құжаттарда кездеседі, ал қол 
жетімді кейбір иілген жүзі бар үлгілер 

2 – сур. Офицерлік қылыш. 
Негізгі қор түсімі №3696 жақыннан 

түсірілген чашкасы

3 – сур. Монбижу сарайында 
сақталған тәж үлгісі. Wikimedia 

ақпараттық порталы. URL: https://
upload.wikimedia.org/wikipedia/

commons/3/38/Imperial_State_Crown_of_
the_German_Empire.svg. – 

(қаралды: 23.02.2022 ж.)



227

ІIІ ЧАСТЬ. МУЗЕЕВЕДЕНИЕ И ОХРАНА КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

4 – сур. Германия империясының 
Елтаңбалық үлгісі. Wikimedia 

ақпараттық порталы. URL: https://
en.wikipedia.org/wiki/German_State_
Crown. – (қаралды: 23.02.2022 ж.)

император Алек-
сандр I (1801-1825) 
қалқанындағы мо-
нограммасы бетін-
де көрініс тапқан. 
1803 жылы иілген 
жүзі бар кездіктің 
теңіз формасы-
на жататындығы 
заңдастырылып, 
бұл үлгіні таңдау 
1820 жылдардың 
ортасына дейін  
болғанын көрсете
ді. 1830 жылдары 
негізгі үлгі ретінде 
тік жүзі бар кездік 
бекітіледі, оны тағу 
Ресей флотының 

барлық формасындағы киімдерге және офицерлер 
үшін міндетті болды [Федурин 2008: .257].

Кездік жүзінде – «Герою Советского Союза А.Г. Ба-
турину от совета ветеранов ДКБФ (Два́жды Красно-
знамённый Балти́йский фло́т)» деген жазумен және 
«№116510» номері сериясымен шығарылған. Келесі 
жүзінде монограммасы «пырақ ат және Булат 1982» 
соғылған. Бұл кездік 1940 жылғы Кеңестік әскерінің 
теңіз офицери флотының үлгісі ретінде қабылданған. 
Сабынның ең жоғарысында Кеңес Үкіметінің елтаңбасы 
бейнеленген [Ақтөбе облыстық тарихи-өлкетану 
музейінің тіркеу кітабы: 22]. Кездіктің иесі Александр 
Герасимов Батурин, ол 1915 Ақтөбе облысы, Мәртөк 
ауданында дүниеге келген, кеңестік әскери ұшқыш, 
Ұлы Отан соғысының қатысушысы. Балтық теңізі фло-
ты әскери-әуе күштері 61-авиациялық бригадасының 
71-авиациялық полкі эскадрилья командирінің орын-
басары, аға лейтенант. Кеңес Одағының Батыры 
(23.10.1942), 1948 жылдан отставкадағы майор.1983 
жылға дейін Ақтөбе қаласындағы Аэрофлотта және 
ДОСААФ (Добровольное общество 
содействия армии, авиации и флоту 
России) - та қызмет атқарып, Орын-
бор облысына қоныс аударған. Ол 
1985 жылы өмірден өтіп, Орынбор 
облысы, Первомай ауданына жер-
ленген. Ақтөбе жерінен 35 Кеңес 
Одағының Батыры шықса соның бірі 
осы А.Г. Батурин. 

Кездіктің қынабына келетін болсақ, ағаш, қара 
былғарымен қапталған. Құрсаулары жезден жасалған, 
жиектері ойық. Алдыңғы жағындағы аузы арқанмен 
өрілген зәкірдің бедерлі бейнесімен, артқы жағында 
желкенді кеменің бейнесі бейнеленген. Ауызда 
және қылышбау белдіктеріне арналған жылжыма-
лы сақиналары бар. Сондай-ақ, теңіз офицерлерінің 
қанжарлары премиум нұсқада шығарылған, олар 
қыналы, гүлді оюлармен өрнектелген.

Мақалада Ақтөбе облыстық тарихи-өлкетану 
музейінің негізгі қорындағы негізгі қор түсімі– 3696, не-
гізгі қор түсімі–10362 нөмірлерімен сақталған қылыш 
пен кездік туралы жазылды. Қылышты кім тапсырғаны, 
қайдан келгені белгісіз. Пруссиялық қылыш музей 
қорына қалай келгендігі әлі күнге дейін жұмбақ. Көпке 
ұсынылып отырған экспонаттар экспозициялық залға 
қойылмаған, ол арнайы музей қорында сақтаулы.

Ғылыми кеңесшісі
т.ғ.д. проф. Избасарова Г. Б.

Әдебиет 
Ақтөбе облыстық тарихи-өлкетану музейінің қару-

жарақ топтамасы бойынша екінші есеп кітабы.
Куринский А. Наследники Блюхера. Холодное ору-

жие с «блюхеровским» эфесом // Калашников.Оружие, 
боеприпасы, снаряжение. – 2002. – № 3. – 71 с. 

Федурин Д.А. Кортики мира. – М.: АСТ; Астрель, 
2008. — 208 с

Swords for sea service, volume one & volume two may, 
Commander W.E., R.N. and Annis, P.G.W. Published by 
Her Majesty’s Stationery Office, London, 1970

Draeseke, Trevor A The Sword Aboard Ship. The 
Evolution of a Weapon and Naval Identity. – University of 
Southampton. School of Humanities, 2009. – 90 р. 

5 – сур. Кездік. Негізгі қор түсімі № 10362



228

ІІI БӨЛІМ. МУЗЕЙТАНУ ЖӘНЕ МӘДЕНИ МҰРАНЫ ҚОРҒАУ                                                                                                            АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Выявление, исследование, и в особенности, сохра-
нение объектов культурного наследия требует матери-
альных и физических усилий, которых в большинстве 
случаев не хватает. Непосредственным исследовани-
ем и последующим мониторингом археологических па-
мятников занимаются специальные государственные 
и муниципальные органы, а также частные научно-
исследовательские организации. Косвенными путями 
решения проблемы сохранения историко-культурного 
наследия (далее – ИКН) можно назвать привлечение 
капитала, популяризацию археологии, развитие туриз-
ма.

Термин «археологический туризм» может быть 
воспринят как вид «культурно-исторического» [Фо-
мина 2016], «интеллектуального» туризма или может 
быть абсолютно самостоятельным. В данном случае 
используется понятие археологического туризма как 
особого вида туризма, направленного на знакомство 
с историко-культурными достопримечательностями, 
местами действующих археологических раскопок. Он 
имеет следующие функциональные подвиды: позна-
вательный (посещение памятников археологии) и при-
кладной (участие в археологических экспедициях). 

Важнейшей задачей для развития археологическо-
го туризма является создание туристического продук-
та, который может быть интересен представителям 
трёх сфер: археологи, туристические организации и 
непосредственно туристы. Для развития археологи-
ческого туризма на местах необходимо провести ряд 
мероприятий, направленных на развитие инфраструк-
туры [Гончарова 2015]. 

Археологический туризм способен частично решить 
несколько задач: привлечение волонтёров и части 
представителей «черных копателей» для участия в ар-
хеологических раскопках, создать в обществе адекват-

ОГОЛИХИНА М.Д.

Оголихина Мария Дмитриевна 
Южно-Уральский государственный университет, 

г. Челябинск, Российская Федерация;
marya2207@mail.ru

АРХЕОЛОГИЧЕСКИЙ ТУРИЗМ в РОССИИ как СРЕДСТВО СОХРАНЕНИЯ 
ИСТОРИКО-КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ

ное популяризированное представление о памятниках 
и работе археолога, вне эзотерического и массмедиа 
подтекста [Куприянова 2014]. Это возможно посредст-
вом объединения усилий ученых, органов государст-
венной власти и добросовестных СМИ. Сам по себе 
туризм не способен собрать достаточно средств для 
сохранения и поддержания памятника (в т.ч. музеефи-
кацию) и поддержание археологического памятника. 
Только вкупе с выделением средств из государствен-
ного бюджета (в т.ч. гранты), и меценатскую поддержку. 

Путями решения назревших проблем в сфере исто-
рико-культурного наследия может стать: дополненное 
и грамотное законодательство, взаимодействие про-
фессионального сообщества с органами местной и 
государственной власти; привлечение финансов (ме-
ценатство, краудфандинг, гранты); музеефикация па-
мятников, находящихся в зоне территории строящихся 
объектов и присвоение им статуса заповедных терри-
торий; привлечение волонтёров для работы на архео-
логических раскопках, помощи в работах по музеефи-
кации; популяризация грамотного представления об 
археологии и объектах археологического наследия.

Исходя из вышеперечисленного, одним из спосо-
бов сохранения памятников древности является их 
музеефикация. В большинстве случаев территория, 
включающая такие памятники приобретает статус му-
зея-заповедника и впоследствии становится туристи-
ческим центром. Однако музеефикация – затратная 
процедура, поэтому музеефикации в целях туризма 
и популяризации подлежат памятники, большей ча-
стью не подвергшиеся антропогенному разрушению 
[Виноградов 2008]. Приведем примеры музеефициро-
ванных памятников археологии (следует уточнить, что 
выборка памятников ограничена памятниками эпохи 
камня, бронзы и раннего железного века): «Аркаим» 

Аннотация. В статье рассматривается социально-экономический эффект археологического туризма в Рос-
сии как средства сохранения историко-культурного наследия, выделены основные проблемы и пути решения 
сохранения археологических памятников.

Ключевые слова: археология, туризм, музеефикация, историко-культурное наследие, популяризация.

© Оголихина М.Д.



229

ІIІ ЧАСТЬ. МУЗЕЕВЕДЕНИЕ И ОХРАНА КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

(Челябинская обл.), «Андреевское озеро» (Тюменская 
обл.), памятники респ. Крым: «Херсонес Таврический», 
«Пантикапей», «Фанагория», «Кара–Тобе», «Костён-
ки» (Воронежская обл.), «Танаис» (Ростовская обл.), 
«Гнёздово» (Смоленская обл.), «Ирендык» (респ. Баш-
кортостан) и др.

В рамках исследования было проведено анкетиро-
вание с открытыми вопросами относительно востре-
бованности археологических туров. Мы выяснили, что 
для осуществления подобного рода проектов необ-
ходимо правильно формировать их имидж, для чего 
необходимо максимально корректно описывать место 
проведения тура. Присущи мнения, что археологиче-
ский туризм будет развиваться скорее не как коммер-
ческая направленность, а как волонтерская работа в 
этой сфере. Таким образом, необходима работа по 
проработке методов работы между профессиональ-
ным сообществом и туристами. Сотрудники туристи-
ческих организаций заинтересованы в развитии по-
добного вида туризма, но археологический туризм не 
закреплен в законодательстве Российской Федерации, 
следовательно необходима согласованность между 
многими субъектами мероприятия: государство, уче-
ные, организаторы [Сиволап 2006].

Социально-экономический эффект археологиче-
ского туризма выражается в:

1. Количестве туристов, посещающих музей-запо-
ведник, археологический парк. Чем больше туристов 
посетило памятник, тем большее количество средств 
может быть направлено на нужды музея и сохранение 
памятника соответственно. В том числе, чем больше 
туристов посетило памятник, в т.ч. участвовало в экс-
курсионной деятельности музея, тем больше людей 
имеет представление об археологии как науке, о ее 
цели и методах, и, что самое главное, необходимости 
охраны археологических памятников;

2. Количестве программ археологических туров, 
представленных в открытых источниках. Увеличение 
количества проработанной программы археологиче-
ских туров говорит о современном запросе населения;

3. Количестве добровольцев, участвующих в рас-
копках. Волонтёрство как просветительская работа и 
как прикладная выражена в помощи научно-исследо-
вательской деятельности (разборка культурного слоя, 
камеральная обработка артефактов). К участию на 
раскопках можно привлекать представителей незакон-
ной поисковой деятельности, «любителей старины», 
что обеспечит, пусть и небольшой процент «переква-
лификации»;

Таким образом, была произведена оценка археоло-
гического туризма как средства сохранения ИКН. Был 
выявлен ряд проблем на пути становления археологи-
ческого туризма в России: законодательство, нерегу-
лярность финансового обеспечения, отсутствие еди-
ной методики. Так, археологический туризм способен 
играть роль дополнительного финансового ресурса и 
способа популяризации.

Научный руководитель:
Семьян И.А.

Литература 
Виноградов Н.Б. Школьные экскурсии к археоло-

гическим памятникам: из опыта работы лаборатории 
археологических исследований ЧГПИ/ЧГПУ // Педаго-
гическая археология. – 2008. – С. 31–37.

 Гончарова Е. Современное состояние археологи-
ческого туризма на международном рынке туристских 
услуг// Университетские чтения–2015. Мат-лы науч. 
–практ. конф. Пятигорского гос. Лингвист.ун-та (13-
14.01.2015 г.) . – Пятигорск: ПГЛУ, 2015. – С.43-47.

Куприянова Е.В. Заповедник «Аркаим» и проблемы 
популяризации археологии на Южном Урале // Magistra 
Vitae. – 2014. – № 12 (341). –С.22-28.

Сиволап Т.Е. Проблема сохранения культурного 
населения // Научно-технический вестник информаци-
онных технологий, механики и оптики. – 2006. – № 24. 
–С.14.

Фомина Е.Д. Историко-культурный туризм // Инно-
вационная наука. – 2016. – № 11-1. –С.238-239.



230

ІІI БӨЛІМ. МУЗЕЙТАНУ ЖӘНЕ МӘДЕНИ МҰРАНЫ ҚОРҒАУ                                                                                                            АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Жергілікті жерлердегі шағын өлкетанулық музей
лердің коллекциялары мен қор материалдары осы 
күнге дейін толық ғылыми айналымға енбеген. Ең ал-
дымен тарихи өлкетанулық музейлердің қор матери-
алдарын жергілікті халықтың тарихы мен мәдениетін 
айшықтауда басты нысан ретінде қарастырған жөн.

Осы орайда 2020 жылдың 1 қазан – 15 қараша 
аралығында Ақтөбе облысы территориясында ке-
шенді этнографиялық экспедиция жұмысы жүргізілді. 
Экспедициялық жұмысты Ақтөбе облысы әкімшілігінің 
қолдауымен Ш.Ш. Уәлиханов ат. Тарих және этно-
логия институтының Этнология және антропология 
бөлімі ұйымдастырды. Кешенді экспедиция негізінен 
Солтүстік Үстірттегі Доңызтау ауданының тарихи және 
мәдени ескерткіштерін, халықтық архитектурасын және 
өңірлердегі музейлерді зерттеуге бағытталды. Экспе-
диция құрамы кәсіби этнографтар, этноархеологтар, 
өлкетанушылар және музейтанушылардан құралды. 
Далалық зерттеу жұмыстары Ақтөбе облысының 
Байғанин, Темір, Мұғалжар, Шалқар және т.б. ауданда-
рын қамтыды [АДМ № 1, № 2, № 3, №4].

Ақтөбе облысында жүргізілген кешенді 
этнографиялық экспедициялық жұмыстарының негіз-
гі мақсаты – жергілікті халықтың этномәдениеті мен 
мәдени мұрасын зерделеу болып табылды. Сонымен 
қатар, аудандық өлкетанулық музейлердегі жергілікті 
халықтың мәдениеті мен дәстүрлі шаруашылық түрлері 
мен кәсібіне, салт–дәстүріне байланысты материал-
дар жинақтау болды.

Жергілікті музейлердің қорларында қазақ халқының 
ұлттық құндылығына қатысты көптеген материалдар 

ЖҰБАТҚАНОВА Қ. Ж.

Жұбатқанова Қолқанат Жарасқызы
Қ.Жұбанов ат. Ақтөбе өңірлік университеті,

Ақтөбе қ., Қазақстан;
Kukash.96@mail.ru

АҚТӨБЕ ОБЛЫСЫ ТАРИХИ ӨЛКЕТАНУЛЫҚ МУЗЕЙЛЕРІ 
ҚОРЫНДАҒЫ ЖЕРГІЛІКТІ ҚАЗАҚТАРДЫҢ МАТЕРИАЛДЫҚ 

МӘДЕНИЕТ ҮЛГІЛЕРІНІҢ САҚТАЛУЫ 
Аннотация. Қазақ халқының материалдық мәдениетін зерттеудің бірден-бір объектісі жергілікті тари-

хи өлкетанулық музейлер екені белгілі. Бұл тарихи-өлкетанулық музейлердегі қазақтың дәстүрлі мәдениетіне 
қатысты материалдардың ғылым үшін маңызды екенін көрсетеді. Сонымен қатар, кейбір материалдық мәдениет 
үлгілерінің халық арасында сақталмауы этнограф, музеолог, өлкетанушыларды тікелей музей қорымен жұмыс 
жасауға жетелейді. Бұл орайда еліміздегі ҚР МОМ, ҚР Ұлттық музейлері сияқты ірі музейлердің әрбір қорына 
арналған каталогтары жарық көрген

Түйін сөздер: экспедиция, музей, қолөнер, этнография, әдет-ғұрып, салт-дәстүр

© Жұбатқанова Қ. Ж.

сақталған. Соның ішінде – қазақ халқының «ұлттық 
қолөнері» болып табылады. Дәстүрлі қолөнер туралы 
сөз болғанда ұлттық киімдер де шет қалмайды. Себебі, 
ұлттық киімдер де ұлттық қолөнердің бір бөлшегі. «Ең 
әдемі киім – ұлтыңның киімі» деген ұлағатты сөз бар. 
Қазақ халқының ұлттық киімдері еш халықтан кем емес 
екені анық.

Ақтөбе облысына жүргізілген этнографиялық 
зерттеу жұмыстары барысында қазақтың әдет–
ғұрып, салт–дәстүрлері әлі де жалғасын тауып келе 
жатқандығы байқалды. Соның ішінде дәстүрлі қазақ 
киімдеріне қатысты материалдық емес мәдени 
мұраның әлі де ел ішінде сақталғаны көрінді. Бұл киім 
тігу ісіндегі ежелден бері пайдаланып келе жатқан 
материалдар жергілікті әдіспен аң, мал терілерінен 
өңделуі болып табылады.

Жалпы, қазақтарда салтанаттық киім мен күнделікті 
киім–кешектің пішімінде айырмашылық бола бермейді. 
Салтанаттық киімнің бітімі сыпайылау, тігісі жатық, зер-
лі оқалы, кестелі басына киетіндері көтеріңкі, аяқ киім-
дері шоңқима, биік өкшелі, түрлі түсті қайыспен, таспа-
мен өрнектелген, зерлі жіптермен кестеленген болып 
келеді. Күнделікті киімге шекпен тоқымасы, қолда бар 
мата, бөз, кенеп, шыт, сәтен сеңсең терісі, көн секіл-
ді қарапайым материалдар жаратылса, салтанаттық 
киім-кешекке барқыт, масаты, мәуіті, шұға, жібек, 
қырмызы, мақпал кездемелері, сусар, кәмшат, құндыз 
терілері, бұлан немесе бұғы күдерісі, жылқы шегірені 
пайдаланылған [Хинаят, Сужикова 2011: 112].

Қазақи киімде негізгі сырт киімдерге – шапан, күпі, 
тон, ішік, шекпен, кебенек және т.б. жатады. Ішіне 



231

ІIІ ЧАСТЬ. МУЗЕЕВЕДЕНИЕ И ОХРАНА КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

түйенің жабағы жүнін салып, бидай 
шүберекке сырып, сыртына берік 
қоңыр түсті матадан тігілетін киімнің 
бірі – күпі. Қажетті бұйымдар мен 
тігілуі оңай болғандықтан, мұны 
бұрынғы қазақтардың бәрі де ки-
ген. Киімнің бұл түрі көктем мен 
күзде киіледі. Қадыр Мырза Әлидің 
Абайға арналған өлеңінде: «Күпі ки-
ген кемеңгер өзің ғана, - дейтін жолы 
болса, Мұқағали Мақатаев: «Күпі 
киген қазақтың қара өлеңін» деп 
жазған. Осындай күпінің бірі Ақтөбе 
облысы Шалқар аудандық тарихи-
өлкетану музейінің экспозиция-
сынан орын алған. Ауыл тұрғыны 
Бекмағамбетов Қанаштың ХІХ 
ғасырда ауыл шаруашылығымен 
айналысқанда киген күпісі. Түйе 
жүнінен жасалып, түлкі терісімен 
астарланған. Атадан мұра ретін-
де сақтап отырған құнды жәдігерін 
музейге Қанаштың ұрпақтары тап
сырған [АДМ № 4].

Көшпелі қазақтар ішкі-сыртқы 
киімдерінің бәрін жүріп–тұруға, 
көшіп қонуға ыңғайлы етіп ықшамдап 
тіккен. Ауа райының қолайсыз 
жағдайлары да ескерілген. Мұндай 
киiмдердi киген халыққа қатты аяз 
немесе күннiң аптап ыстығы, қатты 
өңменiңнен өтетiн жел, құрғақшылық 
ешқандай қауiп төндiрмеген. Се-
бебi киiмдер төзiмдi, ыңғайлы, 
қарапайым және әсем болған.

Ал ерлердің сырт киімдері 
түймесіз, көбінде тек белбеумен ғана 
оң жаққа қарай қаусырылған. Мысал 
ретінде Темір аудандық музейінде 
орналасқан шекпенге тоқталсақ бо-
лады (1, 2-сур.). Тек қана түйе жү
нінен тоқылатын жаздық сырт киім 
шекпенді матаны иіріп, оны өрмекпен 
тоқып, шапан үлгісінде пішкен. Оған 
қалың матадан тік жаға салынып, 
қолының жиектері өрнектермен көмкерілген. Белбе-
уі үш түрлі түспен (қызыл күрең, ашық көк, қоңырқай) 
өрілген [АДМ № 2]. Осыған байланысты Ақтөбе облы-
сы Байғанин ауданының тұрғыны дәстүрлі киім тігу ше-
бері Қуанғалиева Ақбибі Ұзақбайқызымен сұхбаттасып, 
одан дәстүрлі киім туралы мәлімет алынды. Ол өзінің 

келіндеріне арнап заман талабы-
на сай шапан, жакет, камзол, ал ер 
адамдарға арнап тіккен шапан, шек-
пенін көрсетіп, тігілу технологиясы 
жайында әңгіме етті .

Оның мәліметтеріне қарағанда, 
шeкпeн тeк қaнa түйe жүнінeн 
тoқылaды. Күзeп aлынғaн түйe жүнін 
шaң-тoзaңынaн aрылтып, oдaн 
coң қoлмeн мaйдaлaп түтeді дe, 
шүйкe жacaйды. Шүйкeлeнгeн жүнді 
ұршықпeн иірeді. Шeкпeн тoқитын 
жіп өтe жіңішкe бoлaды. Иірілгeн 
жіпті eкі aғaштың aрacынaн ыcпaлaп 
өткізіп, oның буылтықтaрын кeтіріп 
қaйтa өңдeйді. Шeкпeн дe тeрмe 
бaу тoқитын өрмeкпeн тoқылaды. 
Тoқылып бoлғaн кeздeмeні кәдімгі 
мaтaдaн киім пішкeндeй eтіп өлшeп, 
шeкпeн пішeді. Шeкпeнді жaздa 
киeді. Oғaн қaрa бaрқыттaн нe бoл-
мaca бacқa тыcтық мaтaдaн қaптaл 
жaғa (дөңгeлeк жaлпaқ жaғa) caлып, 
eтeк жeңін coндaй мaтaмeн көмкeріп 
әдіптeйді. Шeкпeннің eң әдeмі түрін 
«Шидeм шeкпeн» дeйді. Шидeм шeк-
пeн тaйлaқтың жүнінeн тoқылaды. 
Тaйлaқтың жүні әрі мaйдa, әрі жeңіл 
бoлaтындықтaн, oдaн тoқырaй 
шeкпeн дe әдeмі бoлып шығaды. 
Шeкпeн cу өткізбeйді. Coндықтaн 
oл әрі cулық, әрі жaйшылықтa киe 
бeругe жaрaмды бec acпaп киім. 
Cу тигeн caйын шeкпeн ширығын 
қaлындaй түceді. Шeкпeннің тaғы бір 
aртықшылығы oл тaзa түйe жүнінeн 
тoқылaтындықтaн aca мықты бoлa-
ды, ұзaқ киілeді [Қуанғалиева 2020].

Аяқкиім түрлері олардың жасал
ған материалына, тұтынушысының 
жасы мен жынысына, әлеуметтік 
жағдайына байланысты жасала-
ды. Жалпы қазақтың ұлттық аяқ 
киімдеріне: байпақ, кебіс, мәсі, 
етік, шоңқайма және т.б. жатады. 

Осындай аяқкиім коллекциясы Шалқар аудандық 
тарихи-өлкетану музейінде өте көп кездеседі. Соның 
бірі кебіске тоқталсам, мәсінің сыртынан киюге арна-
лып, былғарыдан тігілген аяқ киім. Қоңырқай келген. 
Өкшесіне бірнеше қабат ұлтан салып шегелеп, 
тұмсығы домаланған. Тaбaнын aйнaлдырa eкі қaтaр 

1 - сур. Сырт киімдер: 1–Шекпен. 
Темір аудандық музейі

2 - сур. Ішік тон. 
Темір аудандық музейі



232

ІІI БӨЛІМ. МУЗЕЙТАНУ ЖӘНЕ МӘДЕНИ МҰРАНЫ ҚОРҒАУ                                                                                                            АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

мық шeгeмeн бeкітілгeн. 1950–1955 жж. аудан тұрғыны 
Мұңайтбасова Жұмабике пайдаланған. Оның неме-
ресі Темірхан музейге сыйға берген (3-сур.). Ұлттық 
аяқ киімдердің әрқайсысының өзіне тән тігілу ерек-
шелігі мен жасалу жолы бар. Осы жайында Жарқамыс 
ауылының белгілі шебері Қали Ахметовтың бала-
сы Қалиев Өмірбек етіктің жасалу технологиясынан 
мағлұмат берді. «Саптама етік – қазақтың ұлттық қысқы 
аяқ киімдерінің бірі. Оны ерлер киеді, кең қонышы ті-
зені жауып тұрады. Ал жасалу жолы ұлтанды кесіп 
дайындап, ағаш шеге пайдаланады. Оны пештің үстіне 
кептіріп ромбик қылып темір шегеге ұқсатып шабады. 
Аяққа ызғар болмас үшін темір шегені жолатпайды. 
Құрыммен (былғарының жіңішке 
түрі) мәсі тіксе, былғарымен саптама 
етік тігеді. Шешеміз ішіндегі астарын 
ақ матадан тігіп беріп отырған. Ал 
жиегін іс машинамен мәсіні тіккен. 
Саптама етіктің іші киізден жасала-
ды, ал мәсіге астар салады Ағаш 
шегенің ағашы қайыңнан жасалады. 
Ағаш шегені қаққанда екі жолақты 
болып қағып шығады. Ылғалданған 
сайын ағаш ісініп керемет болып 
шығады. Көбіне саптама етікті 
қойшылар киген. Басы сүйір, үзеңгіге 
кіргенде ары қарай өтіп кетпейді, 
қауіпсіз. Қойшылар бір саптама етік-
ті бір үлкен ісек қойға бағалап, тігіп 
берген» (4-сур.), [Қалиев 2020].

Ертеректе қазақ етіктері түзу та-
бан етіп тігіліп, оң аяқ пен сол аяққа 
бірдей киіле беретін. Яғни қазақ 
халқы күнделікті тұрмыс–тіршілігіне 
ыңғайлы аяқ киім киген. Етікті оң мен 
сол аяққа бейімдеп, қисық табан етіп 
тігу кейін пайда болған.

Ақтөбе облысының көптеген ау-
дандарында киімнің түпкілікті өзгеріп 
кеткеніне қарамастан, дәстүрлі қазақ 
ұлттық киімінің көптеген элементтері 
әлі де сақталған. Атап айту керек, 
өңірде дәстүрлі киімді толықтай топ-
тамасымен тек қана егде жастағы 
әйелдер киеді. Адамның киіміне 
қарап әлеуметтік деңгейін, жас ере-
кшелігін байқауға болады. Аталған 
өңірде дәстүрлі киімдерді тігуде үй 
жануарларынан алынған тері мен 
жүн өнімдері қолданылды. Соны-
мен қатар, фабрикалы маталардан 

да дәстүрлі пішімді сақтай отырып тігілген. Және де 
өңірдегі қазақтар қазіргі таңдағы еуропалық үлгідегі 
күнделікті және мерекелік киімдеріне дәстүрлі элемент-
терді үйлестіріп киюге тырысады. 

Қазақ қолөнерінің көркемдік ерекшелігінің негізі 
болып киіз басу өнері саналады. Жүннен әртүрлі киіз 
басып, киіз үйге туырлық, үзік, түңлік, дөдеге және 
тұрмысқа қажетті еденге төсейтін текемет, сырмақтар, 
тұсқа ілінетін тұскиіздер мен қап түрлерін жасаған. 
Киізден жасалған бұйымдар қазіргі заманда халықтың 
генетикалық мәдени қарым–қатынасындағы бай-
ланысты көрсететін дерек ретінде қабылданады. 
Ақтөбе облысы Байғанин аудандық музейі қорында 

киізден жасалынған бұйымдар 
– қайталанбас өнер туындысы 
ғана емес, әлі сыры ашылмаған, 
толығынан зерттелмеген асыл 
мұра. Мұнда текемет, тұскиіз, 
алаша, сырмақ, кілемше секіл-
ді құнды жәдігерлер коллекциясы 
киіз үй төрінен орын алған. Соның 
бірі ауданның қолөнер шебері 
Нұрымбетова Райханның қолынан 
шыққан Тобық Жармағанбетовтың 
бейнесі салынған кілемше [АДМ 
№ 1]. Апайдың өзімен кездескенде 
бұл портреттің жасалу жолы өте 
ауыр екенін тілге тиек етті. Пор-
третті салу үшін алдын-ала шт-
рихтап, клеткалап қағаздың бетіне 
салынып алады да, соған қарап 
тоқылады. Оны штрихтайтын басқа 
адамы болады. Райхан апайдың 
тоқыған кілемдері ауданның әр 
үйінен кезіктіруге болады. Қазір бұл 
өнермен айналыспайтындықтан 
кілем тоқитын станогында  музейге 
тапсырған [Нұрымбетова 2020].

Киізден жасалған бұйымдардың 
ішінде өзінің қанық, ашық түсімен 
оюлы сырмақтар ерекше көз тарта-
ды. Музей қорындағы сырмақ топ-
тамасы қазақ халқының ертеден 
келе жатырған киіз басу тәсілінің 
бар сырын кеңінен меңгеріп, 
сырмақ басудағы көркемдік 
қасиетін толығымен аша білгенін 
дәлелдейді. Жалпы оюдың қызыл 
түсі сырмақ бетінің ақшыл түсімен 
өте жылы үндестік тауып, үйлесіп 
жатса, қара түсті шаршының жіңішке 

3 - сур. Кебіс. Шалқар аудандық 
тарихи-өлкетану музейі

4 - сур. Саптама етік. Байғанин 
ауданы, Жарқамыс ауылдық 
округындегі мектеп музейі



233

ІIІ ЧАСТЬ. МУЗЕЕВЕДЕНИЕ И ОХРАНА КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

жолақтары көтеріңкі көңіл лебін 
сезіндіреді. Сырмақ оюларының 
негізін көне заманнан байлықты, 
барлықты білдіретін мүйіз тексті 
оюлардың барлық түрлері кеңінен 
қолданылады. Оюлардың орнала-
стыру реті әрқашан бұрыннан келе 
жатқан ой-санадағы наным-сенімге 
бағындырылады. Орталық бөлікті 
жиек оюларымен қоршау – отбасын, 
өзі өмір сүрген ортаны сыртқы жа-
ман күштерден, күйреуден сақтау, 
оны қоршау мағыналары сақталған. 
Киізден жасалған бұйымдар ауыл 
аралық жүргізілген этнографиялық 
экспедиция жұмыстары кезінде мо-
лынан толықтырылған. Оймауыт 
ауылының тұрғыны Елбайқызы 
Күлзираның мәліметіне қарасақ, 
нарықтың кезінде киізді көптеп 
басып, Атырау, Құлсары жаққа 
сатқан. 1 дана сырмақ – 10.000, 15.000 теңгеге дейін 
бағаланған» [Елбайқызы 2020].

Қызыл, сары, жасыл түсті иірілген жүн жіптерден жүз 
терутәсілімен тоқылған. 18 қатар жалпақ жолақтардан 
құрастырылып тігілген. Алашаның екі жаны ақшыл 
жасыл түсті иірілген жүн жіптермен көмкеріліп жиек-
телген. Дияр ауылы тұрғыны Шүренбаева Жамилияның 
қолынан шыққан алаша [Шүренғалиева 2020].

Ұмыт болып бара жатқан ұлттық өнерді насихаттап 
жүрген Жанбөпе Сырғабекованы Мұғалжар аудан
дық тарихи–өлкетану музейінің қызметкерлерімен 
бірге Ақкемер ауылына арнайы іздеп барып, киіз басу 
тәсілдерін үйреніп, жаңғырған көнеден тәбәрік алып 
қайттық. Жалпы алғанда киіз басу өнері барлық жер-
де бір тәсілмен орындалады десек те, әжей өзінің киіз 
басу өнерінің қыр-сырымен бөлісті. «Бұрын киіз басу 
кішігірім той іспетті өтетін. Ауылдың қыз-келіншектері 
мен апа-әжелері асарлатып, белсене кірісетін. Қазан-
қазан су қайнатып, келіндер жағы үлкен қазанға ет 
асып, апа-әжелер өлең айтып, өздерінің жақсы көңіл 
күйлерімен жасайтын. Киіз басу ауыл тұрғындарын 
ынтымақ пен бірлікке шақыратын керемет дәстүр бо-
латын. Киіз басқан жерге ер адамды кіргізбейтінбіз. 
Себебі, үлкендер «киіздің басы бірікпей қалады» деп 
ырымдайтын» – дейді әжей [Сырғабекова 2020].

Ыстық буымен балбырап жатқан киізді қатарласа 
отырған киізшілер шидің үстінде көлденең жатқан 
киізді өздеріне қарай жұла тартып алып, білегімен 
ұрып, аяққа салып басады. Неғұрлым адам көп болса, 
соғұрлым демде басылады. Білектеліп болған киізді 

ұзыннан екі қабаттап бүктеп, оның екі басын бір-бірі-
не түйістіре жіппен көктеп, қарпу әдісін пайдаланып, 
киіздің ұзындығын шығарады. Киіз басудың кәнігі ше-
бері болған Жанбөпе Сырғабекқызы киіз басудың 
дәстүрлі технологиясы сабау, шабақтау, булау, ырғау, 
білектеу, қарпу секілді әдістерінің барлығын көрсетті.

Біз көрген Жанбөпе әжейдің отбасы – қаймағы 
бұзылмай, қазақилықтың иісі аңқыған, ене мен 
келіннің әдемі үндестігі, жеңге мен қайынсіңлінің сыр-
лы сыйластығы орнаған киелі шаңырақ. Ұлтымыздың 
ұлттық өнері мен тәлім тәрбиесін насихаттайтын осын-
дай отбасы барда, салт-дәстүріміздің де ескірмейтіні 
хақ.

Атадан балаға ауысып, уақыт өткен сайын 
құндылығы арта беретін қолөнер бұйымдарының 
мәнгілік өлмес озық үлгілерін дүниеге әкелген, оны 
біздің дәуірімізге ұштастырған шеберлер Ақтөбе об-
лысында көптеп саналады. Ағаштан түйін түйетін ше-
берлер Басшин Қарамұқан, Қамысбаев Шырынның 
жасаған домбыралары мен басқада музыкалық ас-
паптары кезінде таптырмас дүниелердің бірі болды. 
Шеберлердің осы дәстүрін Байғаниндік бесаспап ше-
бер Хасенов Құтым одан әрі жалғастырып қана қоймай, 
жетілдіріп дамыта түскен. Бүгінде жасы жетпісті 
алқымдаған атамыз ұсталықты жастайынан бастаған. 
Ұсталық болғанда да, жай бір дүние емес – қазақтың 
қара домбырасын жасаудың нағыз шебері. Домбыра жа-
сау үшін қажетті ағаш түрлерін таңдап, оның дыбысын, 
саздылығын, сәні мен мәніне үйлестіре жасай білетін 
ол өзі дайындаған бұйымдарын VI Республикалық 

5 - сур. Ұсталардың құрал-саймандары. Темір аудандық музейі



234

ІІI БӨЛІМ. МУЗЕЙТАНУ ЖӘНЕ МӘДЕНИ МҰРАНЫ ҚОРҒАУ                                                                                                            АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

«Үкілі домбыра» байқауына ұсынып, ІІ – орын жүлдегері 
атанған. Сонымен қатар Нұрсұлтанның 10 жылдық 
тойында, «ЭКСПО–2017» халықаралық көрмесі кезін-
де Құтым ата жасаған домбыралар шетелдіктерге сый 
ретінде ұсынылған. Шебердің айтуына қарағанда, до-
мбыраны кез келген ағаштан жасамайды екен. Қажетті 
материалдарды іздеп, қымбаттығына қарамай сатып 
әкеледі. Әрине, жол шығыны, материал құны аз қаржы 
емес. Солай болса да, өзінің табиғат сыйлаған дары-
нын көрсету үшін осының бәріне тәуекел етіп келген. 
Байғанин аудандық музейінде Хасенов Құтым жаса
ған туындыларына арнайы экспозиция бөлінген [АДМ                    
№ 1].

Осы музей қорындағы музыкалық аспап 
сыбызғының тарихы қызық. Музейде тұрған темір 
сыбызғы төрт ойықты, түтіктің бір басы сәл жіңішкелеу. 
Ұзақ уақыт бойы қолданбағандықтан болу керек, 
ақшыл түсі қарая бастапты.Сыбызғының иесі Боқанов 
Қайдас 1898 жылы Ақтөбенің Ебейті жерінде туған. 
Жастайынан нар қамысынан сыбызғы жасап тартып 
машықтаныпты. Бір кластықта білімі жоқ, бірақ тұла 
бойы тұнған талант сыбызғышы Қайдос қарт сегіз 
қырлы бір сырлы болған. Сыбызғыны жанына серік ет-
кен ол түнде қой күзетіп отырып сыбызғысын сызыл-
тып тартқанда, бүкіл ауыл тыңдайды екен. Қайдас қарт 
1975 жылы дүниеден өткенде ұрпақтары көненің көзін 
көз қарашығындай сақтап қалған [АДМ № 1].

Ақтөбе облысы он саусағынан өнер тамған небір 
ұсталар мен шеберлерге өте бай елді мекен. Тағы бір 
себебі қазақты қазақ ететін өнердің бірі – ұсталық де-
сек, осы бір қасиетті өнерді  жанына серік еткен Айдос 
Мұратов Шалқар ауданы тұрғыны. Қолөнерлікті әкеден 
мұра етіп алған Айдос ақсақал өз өнерін ағаш етік ті-
гумен бастаған. «Балам бұл тіршілігіңді қой, оданда 
молдаға барып, арабша оқу, жазу үйреніп дәріс ал 
балам» деген әкесінің бұл сөзін жерге тастамай әке 
тілін алып молдаға барып, бір жылдай дәріс алған. 
Келесі жылы молдалықты қойып, тағы да қолөнермен 
айналысуға бел байлайды. Енді ол ағаштан, тастан, 
сүйектен бұйымдар жасауға кіріседі. Ағаштан үй 
жиһаздарын жасаумен айналысқан. Айдос ата жасаған 
сықырлауық есік, ер-тұрман, адалбақан, ағаш керует, 
сандық, асадал сынды құнды этнографиялық мұралар 
Шалқар аудандық тарихи-өлкетану музейі экспози-
циясында қойылған. Ал, шебердің қайыспен қаптап, 
сүйекпен жиектеп көмкеріп жасалған ер–тұрманын ба-
ласы Ілиясқа арнаған екен. Ал, асадалды қолөнер ше-
бері Айдос Мұратов өзі тұтынған. Кейіннен оны неме-
ресі Ерболат Мұратов музейге тапсырды. Міне, Айдос 
Мұратовтың қол табы қалған бұйымдар 30 жыл бойы 
музейдің көркін кіргізіп тұр [АДМ № 4].

Ертедегі ұсталар пайдаланған құрал-саймандарды 
бүгінде тек музей экспозициясынан кездестіреміз. 
Әйтсе де, біз осы қалыптасқан ұғымға кереғар жайттың 
орын алғанына куә болдым. Темір аудандық музейін-
дегі көптеген жәдігерлерді аралай жүріп, сол өңірде 
өмір сүрген зергер, ұсталардың құрал-сайманына көзім 
түсті. Кезінде шебердің қолынан түспеген сом балға 
мен қысқыш, көмір оятын балға, шаппа шот, жоңғы, 
бұрғы, кирка, үрлеуіш пен қалақ, тістеуіш пен шым-
шуырлар қаз-қатар тізіліп тұр (5-сур.). Бұл құралдар му-
зей қорына этнографиялық экспедициялар барысында 
жинақталған, сондай-ақ жекелеген адамдардың музей-
ге сыйға тартуы барысында толығып отырған.

Осы құралдардың жанында ескірген көрік 
қойылыпты (6-сур.). Көне мұраларды сақтап, жаңа 
буынға насихаттап отырған мәдени орталықта 
сақталған көріктердің бірі аудан тұрғыны Турдамен 
Қобыланның пайдаланған көрігі. Бұрынғы кездері 
көрікті бойында қасиеті бар адамдар ұстаған. Оны 
жоғары ұстап қастерлейтін болған. Көріктің керемет-
тілігі сондай ауру адамдарды емдеп жазған. Сонымен 
бірге көрікті ерте заманда зергерлік бұйым жасау кезін-
де металлдан қыздыру үшінде үрлеп тұратын құрал 
ретінде пайдаланған. Ұста, зергерлер пайдаланған бұл 
бұйымның көлемі мен қолдану тәсілдеріне қарай бір-
неше түрі болған. Олар – қол көрік, мес көрік, қос көрік, 
жел көрік. Қазір ол кәсіппен айналысушылар жоқтың 
қасы [АДМ № 3].

Қорыта келгенде, Ақтөбе облысы қазақтарының 
әдет-ғұрып, салт-дәстүрлерінде әлі де жалғасын та-
уып отырған дәстүрлі мәдениет элементтері бар. Оны 
жергілікті тарихи-өлкетанулық музейлердің коллекци-
яларынан көруге болады. Бұған жоғарыда жазылған 

6 - сур. Көрік. Темір аудандық музейі



235

ІIІ ЧАСТЬ. МУЗЕЕВЕДЕНИЕ И ОХРАНА КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

мәлімет арқау бола алады. Сонымен қатар жергілік-
ті жерлерде дәстүрлердің жаңадан жаңғырғаны да, 
өзгеріске ұшырағаны да кездеседі. Өзіндік ерекшелік-
тері де жеткілікті екендігін экспедиция барысында көз 
жеткіздік. Ақтөбе облысы қазақтарының материалдық 

мәдениетін аймақтық тарихи-өлкетанулық музей-
лер тұрғысынан талдау қазіргі этнолог, музеолог 
мамандардың басты мәселесі болуы тиіс. Келешекте 
бұл мәселе жан-жақты зеределенеді деген сенімдеміз.

Әдебиет
Автордың далалық материалдары № 1 (АДМ) – 

Ақтөбе өңірінің жергілікті материалдары (АӨЖММ). 
Байғанин аудандық музейі материалдары. Ақтөбе об-
лысы, Байғанин ауданы. 2020 жыл

Автордың далалық материалдары № 2 (АДМ) – 
Ақтөбе өңірінің жергілікті материалдары (АӨЖММ). 
Темір аудандық музейі материалдары. Ақтөбе облысы, 
Темір ауданы. 2020 жыл

Автордың далалық материалдары № 3 (АДМ) – 
Ақтөбе өңірінің жергілікті материалдары (АӨЖММ). 
Мұғалжар аудандық музейі материалдары. Ақтөбе об-
лысы, Мұғалжар ауданы. 2020 жыл 

Автордың далалық материалдары № 4 (АДМ) – 
Ақтөбе өңірінің жергілікті материалдары (АӨЖММ). 
Шалқар аудандық тарихи-өлкетану музейі материалда-
ры. Ақтөбе облысы, Шалқар ауданы. 2020 жыл

Қазақ кілемдері мен тоқыма бұйымдары Қазақстан 
Республикасы Мемлекеттік музейі коллекциясынан. 
(Ғылыми каталог. Казахские ковры и ковровые изде-
лия из коллекции Центрального Государственного 
музея Республики Казахстан. Научный) / Ғылыми ред. 
және жоба жетекшісі Нұрсан Әлімбай. – Алматы: ICOS, 
2012.–384 б

Қазақстан ұлттық энциклопедиясы. – Алматы: 
«Қазақ энциклопедиясы» 1998. – 470 бет.

Қазақ халқының ұлттық киімдері. Национальная 
одежда казахского народа. National dothes of Kazakh 
people. /Құраст. Б. Хинаят., А. Сужикова. – Алматы: Ал-
матыкітап баспасы, 2011. – 384 бет

Информаторлар
Әділбеков Қайырбек. 40 жаста. Қолөнер шебері. 

Ақтөбе облысы, Мұғалжар ауданы, Бегімбет ауылы 
тұрғыны

Елбайқызы Күлзира. 62 жаста. Қолөнер шебері. 
Ақтөбе облысы, Байғанин ауданы, Оймауыт ауылының 
түрғыны

Қалиев Өмірбек. 58 жаста. Етікші. Ақтөбе облысы, 
Байғанин ауданы, Жарқамыс ауылының тұрғыны 

Қуанғалиева Ақбибі. 57 жаста. Ісмер. Ақтөбе облы-
сы, Байғанин ауданының тұрғыны

Нұрымбетова Райхан. 68 жаста. Қолөнер шебері. 
Ақтөбе облысы, Байғанин ауданының тұрғыны

Сырғабекова Жанбөпе. 82 жаста. Қолөнер шебері. 
Ақтөбе облысы, Мұғалжар ауданы, Аққкемер ауылы

Шүренғалиева Жәмиля. 82 жаста. Қолөнер шебері. 
Ақтөбе облысы, Байғанин ауданы, Дияр ауылының 
тұрғыны



236

ІІI БӨЛІМ. МУЗЕЙТАНУ ЖӘНЕ МӘДЕНИ МҰРАНЫ ҚОРҒАУ                                                                                                            АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Кез–келген халықтың көне заманалардан бері 
қалыптасқан өзіндік болмыс–бітімі, салт–дәстүрі, 
материалдық және рухани мұралары сол халықтың 
ғұмыр жолының айнасы. Өткен заманалардан жеткен 
мұралар бүгінгі ұрпақ үшін тек тарихтың қарапайым 
куәгері ғана емес сонымен бірге қазіргі сан тарау 
мәдениетіміздің бой көтерген биік тұғыры да. Адам 
баласының таным–түсінігі толыскан сайын өзіне 
дейінгі ұрпақтар жасаған материалдық және рухани 
мұраларды зерттеп, игеруге деген қажеттігі арта түскен. 

Мемлекет тарапынан да ұлттық құндылықтарымыз 
бен рухани байлықтарымызды сақтау, қалпына келтіру, 
жастар арасында насихаттау арқылы туған өлкесіне 
патриоттық сезімдерін оятуда бірнеше маңызды 
бағдарламалар қабылданды. «Мәдени мұра», 
«Болашаққа бағдар рухани жаңғыру», «Ұлы даланың 
жеті қыры» және «Қазақстанның киелі жерлер геогра-
фиясы» соның айқын дәлелі.

Бүгінгі таңдағы ғылыми түсінік ғылымды да, әдебиет 
пен өнерді де, ел–жұрттың білім өрісі мен сауатын да, 
халықтың тұрмыс–тіршілігін, өндіріс ауқымын да, ойдың 
оралымдылығы мен тілдің құмарын да, материалдық 
және рухани қажеттіліктердің деңгей-дәрежесін де, ең 
арғысы талғамның танымына дейін мәдениеттің аясы-
на сиғызады [Құрманбеков 2014: 3–4].

Қазақ даласының қай өңірінің де өзіндік тарихы, 
әркімнің көңіл көкірегінде қонақтап қалатын табиғи 
келбеті бар. Ұлы Жібек жолында жаңғырған Көкжар 
жәрмеңкесі, Абат–Байтақ, Қобыланды батыр басқа да 
құнды ескерткіштері мен тарихи–мәдени орындарға 
бай Ақтөбе облысының мұраларын танып-білуде 
өлкетанудың мәні зор [Сергеева, Әбденов, Мамедов, 
Сүлейменова, Досмуратов 2016: 98-99].

ӘБДЕНОВ А.Ж.

Әбденов Айдын Жақсанұлы
Қ.Жұбанов ат. Ақтөбе өңірлік университеті,

Ақтөбе, Қазақстан;
аidyn_617@mail.ru

ӨЛКЕ МҰРАЛАРЫН НАСИХАТТАУ ЖОЛДАРЫ

Қазіргі жастар бойында ұлттық құндылықтарды 
қалыптастыру, өңірдің тарихи-мәдени және табиғи 
мұраларының маңыздылығын түсіндіру, оларды наси-
хаттау барысында Қ. Жұбанов атындағы Ақтөбе өңірлік 
университетінде біршама жұмыстар жүргізілуде. Ба-
тыс аймаққа педагог және қызмет көрсету саласының 
білікті мамандарын дайындайтын іргелі оқу орны 
ретінде білім алушылардың модульдық оқу жоспарла-
рына мамандықтарына сай бірнеше пәндер енгізілді. 
Олардың қатарында: Туристік-өлкетану жұмыстарының 
негіздері; Қазақстанның табиғи және тарихи-мәдени 
ескерткіштері; Өлкетану; Географиялық өлкетану; 
Қазақстанның киелі жерлері географиясы; Ақтөбе 
облысының киелі жерлері географиясы; Ақтөбе 
облысының табиғи және тарихи–мәдени ескерткіштері; 
Мектептегі туристік-өлкетану жұмыстары т.б.

Білім алушылардың ғылыми бағыттағы және 
тәрбиелік мақсаттағы іс–әрекеттерінде ұлттық 
құндылықтарды пайдалануда бірнеше жобалар мен 
шаралар өткізілді. Жыл сайынғы ұйымдастырылып, 
өткізілетін облыстық «Атаулар сыр шертеді» 
жобасының маңызы зор. Бұл жобада оқушылар мен 
студенттер өздерінің туған өлкелерінің тарихына, бел-
гілі тұлғалары, табиғаты мен жер–су атауларына ерек-
ше мән беріп, жан-жақты зерделейді.

«Болашаққа бағдар: рухани жаңғыру» бағдарламасы 
және Астана қаласының (Нұр-Сұлтан қ.) 20 жылдығына 
арналған іс–шаралар аясында, QazaqGeography 
Республикалық қоғамдық бірлестігі, Қ.Жұбанов 
атындағы Ақтөбе өңірлік университеті және Ақтөбе 
облысы әкімшілігі қолдауымен 2018 жылдың 25–29 
маусым күндері Ақтөбе облысының Қобда, Алға және 
Ойыл аудандарында алғаш рет «Хан қорық» жастар 

Аннотация. Аталған мақалада соңғы жылдары Ақтөбе облысының табиғи, тарихи-мәдени мұраларының 
жастар арасындағы насихатталуы мен атқарылған жұмыстар туралы айтылады. Оның ішінде облыстың ки-
елі нысандарын дәріптеу мақсатында енгізілген жаңа пәндер, өңірдің рухани мұраларының қалыптасуы мен 
қазіргі қоғамдағы рөлі жөнінде жұмыстар қамтылады. Әсіресе Қобда, Ойыл және Алға аудандарының киелі 
нысандарының өлкетанудағы маңыздылығына шолу жасалынады.

Түйін сөздер: Өлкетану, мәдени мұра, ескерткіштер, тарихи география, киелі география, тарихи-мәдени 
мұралар.

© Әбденов А.Ж.



237

ІIІ ЧАСТЬ. МУЗЕЕВЕДЕНИЕ И ОХРАНА КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

фестивалі өткізілді. Фестивалға қатысушы жастар 3 
бағыт бойынша өздерінің ғылыми жобаларын қорғады: 
1) «Туған жер» және «Қазақстанның киелі жерлер гео-
графиясы» жобасы мен өлкетану секциясы; 2) Тарихи-
мәдени мұралар, этнография секциясы; 3) «Климаттың 
өзгеруі», «Су ресурсы» тақырыбы бойынша креативті 
баяндамалар қорғалды. Бір аптаға созылған жастар 
фестиваліне Қазақстанның 16 - Жоғарғы оқу орында-
рынан, 2 - Колледж, 1 - мектеп және Ресей, Өзбекстан, 
Қарақалпақстаннан келген жас зерттеушілер мен 
өлкетанушылар қатысты, олардың жалпы саны 120 
адамнан асты.

Осы  шараға қатысушылар Ақтөбе облысының  
Қобда, Ойыл және Алға аудандарының табиғи, тарихи-
мәдени мұралары мен қасиетті жерлерін аралады. 
Академик Әлкей Марғұлан көшпелі өркениеттің ере-
кшеліктерін, өзіне тән дүниетанымы мен бейнелеу 
өнерін талдай келіп «Ең көркем құлпытастар, сұлу 
күмбездер, кешендер, сағана тамдар Сағыз өзені 
бойында, Қобдада, Маңғыстауда сақталған» деп 
бағалаған қорымның бірі Абат Байтақ кесенесі [Әжіғали 
2006: 11], елімізде тарихи ғимараттары сақталған 
орындардың бірегейі, Жібек жолын жалғастырған 
Көкжар жәрмеңкесі, Қазақтың әйгілі батыры Есет 
Көкіұлы кесенесіне барып, Кеңес Одағының батыры, 
қазақтың мерген қызы Әлия Молдағұлова ауылында 
түнеп, музейді аралап, ескерткішке гүл шоғын қойып, 
рухани азық алды. 

2020 жылдың қыркүйегінде университетімізде Ха
лықаралық туризм күніне арналған «Менің өлкем! Ка-
мера! Мотор!» видео турлар байқауы ұйымдастырыл
ды. Байқау өскелең ұрпақтың туған өлкенің тарихы 
мен географиясына деген қызығушылығын арттыруға, 
жаңа көрікті жерлерді анықтауға, жастар арасындағы 
шығармашылық бастамаларды қолдауға және өскелең 
ұрпақты туған өлкенің тарихын, географиясын зертте-
уге тартуға бағытталған. Конкурс келесідей номинаци-
ялар бойынша жүргізілді: 1. Үздік мәдени-танымдық 
бейнеэкскурсия; 2. Менің өлкеме қош келдіңіздер!; 
3. Этнографиялық калейдоскоп 4. Өлкенің табиғи 
байлығы.

Осындай шаралардың жалғасы ретінде 
«QazaqGeography» Республикалық Қоғамдық Бірле-
стігі және Ақтөбе облыстық тарихи – өлкетану музейінің 
қатысуымен «Сүйікті өлке объектив арқылы» атты фо-
токонкурс ұйымдастырылды. 

Байқау оқушылардың, студенттердің, магистрант-
тар мен оқытушылардың шығармашылық, танымдық 
және әлеуметтік белсенділігін ынталандыруға, 
эстетикалық талғамын дамытуға бағытталған. Сайысқа 
облыстың әр өңірінен 40-қа жуық өтінім келді.

Ұлттық құндылықтарды оқытудың өскелең ұрпақ 
тәрбиесіндегі мүмкіндіктерін жақсарту мақсатында 
университетіміздің география және туризм кафедрасы 
оқытушыларының еңбектері зор. «Ақтөбе облысының 
тарихи-мәдени және табиғат мұралары ескерткі-
штері» тақырыбында облысымыздың аудандары (12 
аудан) бойынша жазылған ғылыми жинақтар; «Ақтөбе 
облысының табиғи, тарихи-мәдени мұралары: қорғау 
және тиімді пайдалану» (Астана, 2016ж.), «Ақтөбе 
облысының географиясы» оқулықтары (Ақтөбе, 2020ж.) 
және т.б., сонымен қатар облыстың киелі жерлердің 
республикалық тізіміне енген мұралары бойын-
ша «Ақтөбе облысының киелі жерлер картасы» мен 
ескерткіштердің Qr коды, Ақтөбе облысының табиғи 
ескерткіштері мен тарихи-мәдени картасы суреттер-
мен безендіріліп, жасалынды, өлкетану бағытында бір-
неше авторлық куәліктер алынды. Аталған оқулықтар 
мен көрнекі карталар қазіргі білім беру процесінде 
қолданылып, студенттердің туған өлкесінің мұраларын 
танып–білуге қызығушылығын тудырып келеді.

Кез-келген тарихи мұраның, мән-маңызын, талғам 
безбеніне салып баға беру үшін – сол мұраның дүниеге 
келген уақытын, дүниеге әкелген қоғамын, қандай се-
бептермен, кім үшін салғанын анықтау керек. Сонда 
ғана оның көркемдік құдіреті жарқырай көрінеді. Сонда 
ғана асыл мұра шын мәнінде халықтың рухани игілігіне 
айналады.

Жоғарыда сөз еткен табиғи, тарихи-мәдени 
ескерткіштеріміздің қай-қайсысыда арнайы саяхат 
жасауға лайық, туған жердің рухани шежіресі – не 
қызықты айғақ бола алатын орындар [Сергеева, 
Әбденов, Нургазина, Абдуллина, Шумакова 2014:186]. 
Сондықтан да мұндай орындар санаулылардын ғана 
емес, баршаның қызықтап-тамашалауына мүмкіндік 
жасаудың жолдарын қарастыруды қажет етеді. 

Әдебиет 
Әжіғали С.Е. Кратер елінің асыл мұрасы: көшпенді 

Арал-Каспий өңірінің тарихы мен мәдениеті туралы. – 
Алматы: «TimasPrinthause», 2006. – 64 б.

Құрманбеков Б. Ақтөбе тарихы: (сауда 
қатынастарының дамуы). – Ақтөбе: «А-Полиграфия», 
2014. – 152 б. 

Сергеева А.М., Әбденов А.Ж., Мамедов А.М., 
Сүлейменова Г.Ж., Досмуратов Ф.С. Ақтөбе 
облысының табиғи, тарихи-мәдени мұралары: қорғау 
және тиімді пайдалану. – Астана: «Қазақстандық ұлттық 
географиялық қоғамы», 2016. – 208 б.

Сергеева А.М., Әбденов А.Ж. және басқалары 
// Ақтөбе облысындағы туризмді дамытуда мәдени-
тарихи ресурстардың маңызы. – Прага: «Sociosfera-
CZ», 2014. – 179-186 б.



238

ІІI БӨЛІМ. МУЗЕЙТАНУ ЖӘНЕ МӘДЕНИ МҰРАНЫ ҚОРҒАУ                                                                                                            АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Қазіргі жаһандану жағдайында музейлердің тари-
хи мұраны сақтау, патриотизм мен азаматтылықты 
тәрбиелеу ісіндегі мәдени-білім беру және ғылыми-
ағарту орталықтары ретіндегі рөлі зор. Сонымен бірге, 
музейлер еліміздің айнасы іспеттес. Олай деуге үлкен 
себеп кез-келген елге барған уақытта ең бірінші болып 
бас сұғатын орын музей болып саналады. Сол елдің 
тарихы, мәдениеті, тұрмыс-тіршілігі мен салт-санасы 
туралы ақпаратты музейден алуға болады [Мерекеева 
2009: 3]. 

Соңғы жылдары «Мәдени мұра», «Халық тарих 
толқынында» бағдарламалары, «Болашаққа бағдар: ру-
хани жаңғыру», «Ұлы даланың жеті қыры» мақалалары 
ұлттық тарихымызды танытып, насихаттауға 
бағытталған іс-шаралар кеңінен қолға алынды. 
Жүргізілген іс-шаралар негізінде ата-бабаларымыздың 
қоршаған ортамен етене өмір сүріп, табиғаттың ажыра-
мас бөлігі ретінде бес мыңжылдық өркениетінің қанат 
жайып, бүгінгі күнге дейін сақталғаны анықталды. 
Оған қоса ұлтымыздың тарихи өркениеті дамуы мен 
қалыптасуы жолын әлем елдеріне мойындатуға 
бағытталған аса құнды жұмыс болып отыр [Болашаққа 
бағдар 2017].

Елбасымыздың Қазақстан халқына арналған 
дәстүрлі жыл сайынғы жолдауларында халықтың әл-
ауқатын көтеру, экономикасын дамыту, ішкі–сыртқы 
байланысты тұрақтандыру, халық шаруашылығын 

СОВЕТХАН Р.А.

Советхан Раушан Айболқызы
Ықылас ат. халық музыкалық аспаптар музейі,

Алматы қ., Қазақстан;
raushan.sovetkhan@mail.ru

ЫҚЫЛАС АТЫНДАҒЫ ХАЛЫҚ МУЗЫКАЛЫҚ АСПАПТАР МУЗЕЙІНІҢ 
МӘДЕНИ МҰРАНЫ САҚТАУ ЖӘНЕ НАСИХАТТАУ ҚЫЗМЕТІ

дамыту, туризм саласын өркендету сынды күрделі 
мәселелерді күн тәртібінен түсірген емес. Осы орай-
да, еліміздегі музейлердің атқаратын қызметі зор. 
Олардың жәдігерлерді насихаттау, сақтау және қорғау, 
оған қосымша ғылыми–зерттеу жұмыстары маңызды 
болып отыр. 

Сонымен бірге, қазіргі таңдағы кез-келген 
музейлердің алдында тұрған басты мәселенің бірі 
ол музей қорындағы мәдени мұраны көпшілікке на-
сихаттау жұмысы. Заман талабына сай музейдің 
жарнамалық дәрежесінің жоғары болуы тікелей музей 
аудиториясының кеңеюіне себеп болады. Осы орай-
да Алматы қаласында орналасқан Ықылас атындағы 
халық музыкалық аспаптар музейінің көпшілікке наси-
хатталуы барысындағы қызметін негізге алуға болады.

Халқымыздың қымбат мұрасы һәм асыл қазынасын 
дәріптейтін бұл музей 1981 жылы белгілі этнограф 
ғалым, мәдениет жанашыры Өзбекәлі Жәнібековтың 
бастамасымен құрылған. Музейде ерте кезеңдерде 
бақсы-балгерлер тұтынған жәдігерлерден бастап, 
еліміздің ұлы тұлғалары,  жыршы, әнші, күйші-
композиторлар ұстаған музыкалық аспаптары – қобыз, 
домбыра, сырнай, сыбызғылардың мол қоры сақталған 
[Қазақтың халық музыкалық аспаптар музейі 1994–
1996: 2]. Музейдің залдары шетелдік музыкалық ас-
паптармен де толыққан. Музейде қазақ халқының 
ұлттық музыкалық аспаптарымен қатар, әлемнің 50–ге 

Аннотация. Бұл мақалада Ықылас атындағы халық музыкалық аспаптар музейінің негізгі экспозициялық 
ерекшеліктері, мәдени мұраны сақтау мен қорғау жолындағы қызметі мен Рухани жаңғыру бағдарламасын 
іске асыру барысында жүргізіліп жатқан іс-шаралары көрсетіледі. Елбасымыздың Қазақстан халқына арналған 
дәстүрлі жыл сайынғы жолдауларында халықтың әл-ауқатын көтеру, экономикасын дамыту, ішкі-сыртқы бай-
ланысты тұрақтандыру, халық шаруашылығын дамыту, туризм саласын өркендету сынды күрделі мәселелерді 
күн тәртібінен түсірген емес. Соңғы жылдары ұлттық тарихымызды танытып, насихаттауға бағытталған іс-шара-
лар кеңінен қолға алынды. Көшпелі өркениеттің ошағы қазақтың дархан даласында әлі күнге сайрап жатқанын 
ескерсек, онда өңірлердегі тарихи-мәдени ескерткіштерді танытуды жасөспірім буынның бойына сіңірудің кезек 
күттірмейтін мәселе екеніне күмән жоқ. Осы орайда еліміздегі музейлердегі мәдени мұраны сақтау мен қорғауға 
бағытталған қарқынды іс-шаралар маңызын жоғалтпайды.

Түйін сөздер: Мәдени мұра, рухани жаңғыру, музей, музыкалық аспаптар, музыкалық археология, экспози-
ция, қор, жәдігер, ғылыми зерттеу.

© Советхан Р.А.



239

ІIІ ЧАСТЬ. МУЗЕЕВЕДЕНИЕ И ОХРАНА КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

жуық елінің мәдениетімен таныстыратын жәдігерлер 
9 экспозициялық залға орналастырылған. Музейдің 
тарихи-мәдени құндылықтарын сақтау, экспозиция-
лау және насихаттау үшін жаңа ақпараттық, цифрлық 
және басқа инновациялық технологиялар кеңінен 
қолданылады.

Музей қазіргі таңда негізгі мынадай бағыттар бойын-
ша жұмыс атқарады: ғылыми-қор жұмысы, ғылыми-
экспозициялық жұмыс және көпшілік-ағарту жұмысы. 
Бүгінде музей ғылыми-экспозициялық жұмыспен 
ғана айналысып қоймай, көпшілік-ағарту қызметін де 
жүргізеді. 

Халық музыкалық аспаптар музей қорындағы 
жәдігерлердің көпшлікке насихатталуы тікелей 
көрмелер, жылжымалы көрмелер, шеберлік сыныптар, 
тақырыптық дәрістер, конференциялар мен музейдің 
концерт залында ұйымдастырылатын түрлі музыкалық 
кештер арқылы жүзеге асырылады. Сондай-ақ 
республикалық деңгейдегі  телеарналар мен газет-
журналдар және «Вконтакте», «Instagram», «facebook» 
сынды әлеуметтік желілерде ақпарат жариялау да 
қолға алынған. Музей қабырғасында өтіп жатқан ша-
ралар, қоғамдық жұмыстар, дәрістер мен шеберлік сы-
ныптар, т.б. барлығы дерлік ақпарат құралдары арқылы 
көпшілікке насихатталады. 

Музейде «Қазақстан», «Abai tv», «Хабар 24», «Елер-
на» сынды республикалық деңгейдегі телеарналардың 
арнайы жобалары бойынша әр түрлі тақырыптық 
түсірілімдер жүргізіліп, көпшіліктің назарына ұснылып 
жүр. Сонымен бірге, «Егемен Қазақстан», «Қазақ 
әдебиеті» және «Алматы ақшамы» сынды газет-жур-
налдарда музейдің ғылыми қызметкерлерінің түрлі 
мақалалары жарыққа шығып отырады.

Оған қосымша, музейге келушілерді әр экспонат 
жайында толық ақпаратпен қамтамасыз ету үшін  музей 
залдары 2 ақпараттық киосктар және бейне-контенттік 
проекторлармен жабдықталған. Киосктар арқылы әр 
экспонат жайында ақпарат берілсе, бейне-контент-
тен сол аспаптың дыбысталуы, аспапта ойналатын 
музыкалық шығармалар көрсетіледі.

Сондай-ақ, музейдің барлық залдарында фондық 
музыка ойнап тұруын қамтамасыз ететін арнайы ды-
быс құрылғылары орнатылды. Нәтижесінде, музейдің 
Кіріспе, Үрмелі және ұрмалы музыкалық аспаптар, 
Мемориалдық музыкалық аспаптар және Қобыз зал-
дарында домбыра, қобыз, сыбызғы аспаптарында 
ойналатын халық күйлері, ал әлем халықтарының 
музыкалық аспаптарына арналған залдарда сол 
елдердің аспаптарында ойналатын шығармалар 
фондық музыка ретінде қойылды, ал 120 орындық кон-

церт залында тұрақты түрде дәстүрлі ән–жыр және күй 
кештері өткізіліп тұрады [Ибрашева].

Сонымен бірге, музей республикалық түрлі маңызды 
іс-шараларға, қоғамдық жұмыстарға белсене ат са-
лысады. Соның бірі, Елбасымыз Н.Ә. Назарбаевтың 
«Болашаққа бағдар, рухани жаңғыру» бағдарламалық 
мақаласының «Туған жер» кіші бағдарламасын іске 
асыру аясында Мәдениет және спорт министрлігі 
ұйымдастырған «Рухани қазына – 2018» І фестивалін-
де 16 аймақтан қатысқан 53 музейдің арасынан «Үздік 
облыстық маңызы бар мемлекеттік музей» номина-
циясы бойынша жеңімпаз атанып, 500 000 теңгелік 
сыйақыға ие болған еді [Ықылас ат. халық музыкалық 
аспаптар музейінің жеке мұрағаты]. 

Елбасының жарлығымен елімізде алғаш рет ата-
лып өтілген «Ұлттық домбыра күніне» орай музей 2018 
жылы Нұр–Сұлтан қаласында  жылжымалы көрме 
ұйымдастырды. Көрмені Елбасы Н.Ә. Назарбаев тама-
шалап, жылы лебізін білдіріп, көрмеге оң бағасын берді. 
Мереке құрметіне музей қорынан бірқатар музыкалық 
аспап түрлері мен мемориалдық аспаптар көпшілік 
назарына ұсынылды [Ықылас ат. халық музыкалық ас-
паптар музейінің жеке мұрағаты]. 

Оған қоса, музей қабырғасында әр түрлі сипаттағы 
тақырыптық дәрістер мен  семинарлар, ауқымды 
конференциялардың өткізілуі музейдің көпшілікке на-
сихатталуы барысында жолға қойылған маңызды іс-
шараларының бірі. 

2018 жылы 23 қараша күні «Археологиялық қазба 
жұмыстарынан табылған музыкалық аспаптар: жина-
лу және зерттелу мәселелері» атты Республикалық 
ғылыми-тәжірибелік семинар өтті. Семинарға елімізге 
белгілі археолог ғалым, профессор З.З. Самашевтің 
шәкірттері, Қарақаба қорымдарынан музыкалық ас-
пап табылған қазба жұмыстарына қатысқан археолог-
тар Чотбаев А., Қиясбек Ғ. және Бесетаев Б. қатысты. 
Сонымен қоса музейдің ғылым бөлімі және қор 
қызметкерлері өз баяндамаларын оқыды. Нәтижесінде, 
музей қорында сақталған музыкалық аспаптар жайын-
да ақпараттар жиналып, аспаптардың хронологиялық 
шеңбері, Саратов облысынан табылған аспаптың ыспа-
лы музыкалық аспап екендігі анықталды. Онымен қоса, 
Қазақстан және шет елдерде табылған археологиялық 
музыкалық аспаптар анықталып, оларға қатысты 
ақпараттар жиналды [Қазақтың халық музыкалық ас-
паптар музейі 1994–1996: 7].

Елбасымыздың «Рухани жаңғыру» бағдарламасын 
іске асыру іс-шаралар тізіміне алынған және Халық
аралық ЮНЕСКО ұйымының 2018–2019 жж. атаулы 
күндер күнтізбесіне енгізілген күй атасы Құрманғазы 



240

ІІI БӨЛІМ. МУЗЕЙТАНУ ЖӘНЕ МӘДЕНИ МҰРАНЫ ҚОРҒАУ                                                                                                            АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Сағырбайұлының 200 жылдық мерейтойы аясында 
«Құрманғазы домбырасы музей сахнасында» атты күй 
кеші өткізілді. Іс-шараға Алматы қаласы әкімі Бауыр-
жан Байбек, ЮНЕСКО кластерлік бюросының басшысы 
Криста Пикат, Батыс Қазақстан облысы әкімінің орын-
басары Оспанқұлов Ғабидулла, РФ Астрахань облысы, 
«Құрманғазы атындағы мәдени орталық» қызметкері 
Светлана Альбикова, Батыс Қазақстан және Атырау об-
лысы өлкетану музейлерінің директорлары Мирболат 
Ерсаев пен Рашида Харипова қатысты. Нәтижесінде 
Құрманғазы Сағырбайұлының Астрахань облысын-
да сақталған домбырасының көшірмесі және де төл 
шәкірті Ерғали Есжановтың түпнұсқа домбырасы музей 
қорына алынды [Ықылас ат. халық музыкалық аспап-
тар музейінің жеке мұрағаты].

Бағдарлама аясында, Алматы қаласы күніне орай 
Ықылас атындағы халық музыкалық аспаптар музейінің 
ұйымдастыруымен 2018 жылы қыркүйектің 14-і күні 
домбыра аспабын жасаушы қолөнер шеберлерінің 
ІІ Республикалық «Аңыз домбыра» байқау–бәйгесі 
өткізілді. Байқау - бәйгеге еліміздің әр түкіпірінен 39 
шебер қатысып, келіп түскен домбыраның жалпы саны 
– 59 дананы құрады.

Ықылас музейі жыл көлемінде Әлем халықтарының 
музыкалық аспаптарын жинау мақсатында шет ел-
дермен бірлескен іс-шараларды да атқарып отырды. 
Олардың ішінде: Алматы қала күніне орай, Алма-
ты қаласы мен Вильнюс (Литва), Минск (Беларусь), 
Будапешт (Венгрия) қалаларының арасындағы 
бауырластық пен ынтымақтастықты нығайту 
мақсатында  халықаралық «Әлем музыкалық аспап-
тары музей сахнасында» атты фестивалі өтті. Екі 
күнге созылған фестивальде Беларусь, Литва, Вен-
грия өнерпаздарының скрабалай, канклес, скрипка, 
бирбине, бубен, трещотка, цымбалы секілді аспап-
тарда шеберлік сыныптары ұйымдастырылды. Шара 
«Әлем музыкалық аспаптары музей сахнасында» 
фестиваліне қатысушы өнерпаздардың Жібек жолы 
көшесі бойындағы жаяу жүргіншілер жолында «Ас-
пан астындағы музыка» атты концертімен жалғасты. 
Екінші күні фестивальдің гала-концерті өтіп, гала-кон-
цертте Литва Республикасының музыканттары Жеми-
на Тринкунайте «Дәбесис» әнімен, Регимантас Ши-
линскас «Швентиме полькасы» әнімен, «АVE VITA» 
ансамблі «Луч надежды» шығармасымен, Венгрия елі-
нен фестивальге қатысушы «Фоно зенекар» ансамблі 
«Бақташылар әуенімен», Беларусь елінің «Яррыца» 
халық музыка және ән ансамблі халық әндерімен, «Бе-
ларусь билері» туындысымен өнер көрсетіп, халықтың 
ықыласына бөленді. Онымен қоса Мәдениет ісінің үздігі 
Гүлфайруз Далбағайдың жетекшілігіндегі «СазАрт» 

сазсырнайшылар ансамблі «Үш теке» күйін, Мәдениет 
қайраткері, күйші Мұрат Әбуғазы Дәулеткерейдің «Сар-
жайлау» күйін, Мәдениет қайраткері, әнші Нұржан 
Жанпейісов әнші Дәнеш Рақышевтың әні «Жер сұлуы 
– Жетісу», танымал орындаушы Нұргүл Жақыпбектің 
жетекшілігіндегі «Кәусар» жетігеншілер ансамблі                                                                           
Н. Тілендиевтің «Аққу» күйін орындаса, фестивальге 
қатысушы жоғарыда аталған Литва, Венгрия және Бе-
ларусь елдерінің өнерпаздары өнер көрсетіп, концерт 
фестивальдің барлық қатысушылары орындаған қазақ 
халық әндерінен құралған попурримен аяқталды. Фе-
стивальге қатысушы мемлекеттер – Венгрия Респу-
бликасы – кечкедуда, Беларусь Республикасы – дудка, 
Литва Республикасы – канкляс, рожок, скудучей, литва 
ағаш қоңырауы, бирбине атты музыкалық аспаптарын 
музей қорына салтанатты түрде табыстады (Ықылас 
атындағы халық музыкалық аспаптар музейінің жеке 
мұрағаты). 

Аталған шараға Алматы қаласының әкімінің орын-
басары Арман Қырықбаев, Венгрия Республикасының 
Қазақстандағы Бас консулы Юдит Ланг, ЮНЕСКО клуб-
тары Беларусь Ассоциациясының төрағасы, ЮНЕСКО 
Ассоциациялары, орталықтары және клубтарының 
Әлемдік Федерациялар Вице-Президенті, Беларусь 
Республикасының ЮНЕСКО істері бойынша Ұлттық 
комиссиясының мүшесі Дмитрий Субцельный, Литва 
Республикасының Қазақстандағы Бас консулы Дариус 
Виткаускас, ҚР Мәдениет қайраткерлері мен дәстүрлі 
өнер жұлдыздары қатысты.

Сонымен қатар, 2018 жылы музей қабырғасында 
Қазақстандағы Индонезия елшілігімен бірлескен ше-
берлік сынып өтті. Индонезия елінің музыканты сасан-
до аспабында өнер көрсетіп, бишілері ұлттық билерінен 
шеберлік сағат көрсетті. Шеберлік сағат соңынан музей 
қорына сасандо және анклунг аспабын Индонезияның 
Қазақстандағы елшісі Рахмат Промоно өзі сыйға табы-
стады. Ал күз мезгілінде Индонезияның Қазақстандағы 
елшісі Рахмат Промоно музейге индонезия халқының 
гамелан, генданг және ребаб музыкалық аспаптарын 
сыйға тарту етті. Онымен қоса «Масис» «Қазақстандық 
армян қоғамы» республикалық қоғамдық бірлестігімен 
бірлескен «Армян халқының музыкалық аспаптары 
музей сахнасында» атты концерт өтті. Концерт ба-
рысында Армения өнерпазы Врам Минасьян ұлттық 
музыкалық аспаптары Дудук, Зурна, Пку, Шви, Дхолды 
таныстыра отырып, өнер көрсетті. Шараға қатысқан 
«Масис» «Қазақстандық армян қоғамы» республикалық 
қоғамдық бірлестігінің жетекшісі Мнацаканян Родик Гай-
кович пен орынбасары Арам Навасардян сөз сөйлеп, 
мұндай ізгі шаралар екі елдің арасындағы достық пен 
ынтымақтастық, рухани қарым-қатынастардың ілгері 



241

ІIІ ЧАСТЬ. МУЗЕЕВЕДЕНИЕ И ОХРАНА КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

дамуына үлкен үлес қосатынын ескеріп, алғыстарын 
білдірді. Кеш соңынан аталған музыкалық аспаптар 
музей қорына салтанатты түрде сыйға тапсырылды 
[Ықылас ат. халық музыкалық аспаптар музейінің жеке 
мұрағаты].

2019 жылдың 25 қазан күні Ықылас атындағы 
халық музыкалық аспаптар музейінде ҚР Тұңғыш 
Президенті – Елбасы Нұрсұлтан Назарбаевтың «Ру-
хани жаңғыру» бағдарламасы және «Ұлы даланың 
жеті қыры» мақаласы аясында «Археологиялық қазба 
жұмыстарынан табылған көне музыкалық аспаптар: 
жиналу және зерттелу мәселелері» атты халықаралық 
ғылыми-тәжірибелік конференция өтті [Қазақтың халық 
музыкалық аспаптар музейі 1994–1996: 8].

Конференцияға ҚР музейлері мен ғылыми-
зерттеу орталықтарынан археолог және этнолог ма-
мандар, ғылыми қызметкерлер қатысып, Қазақстан 
аумағынан табылған көне музыкалық аспаптар және 
Қазақстандағы музыкалық археология мәселелері жай-
лы баяндамалар оқыды.

Конференцияның ерекше қонағы 25 жылдың 
көлемінде музыкалық археологияны зерттеу-
мен айналысып жүрген норвегиялық ғалым, Осло 
университетінің профессоры, тәуелсіз зерттеуші Гер-
мунд Коллтвейт болды. Доктор Коллтвейт Скандина-
вия елдерінің көне музыкалық аспаптары туралы өзінің 
зерттеулерімен және тәжірибелерімен бөлісті.

Сонымен қатар, 2014 жылы Алтай өңірінен 
табылған ішекті аспап пен Украина жерінен табылған 
қобыз аспабының көшірмелері таныстырылып, музей 
экспозициясына қойылды.

Конференцияда археологиялық қазба 
жұмыстарынан табылған көне музыкалық аспаптардың 
жиналу және зерттелу мәселелері, музыкалық 
аспаптардың бүгінгі жай-күйі, аспаптарда орындалатын 
шығармаларға арналған зерттеулер қарастырыла оты-
рып, төмендегідей бағыттар қамтылды:

• Қазақстандағы музыкалық археологияның зертте-
лу мәселелері;

• ҚР музейлері қорындағы археологиялық 
музыкалық аспаптар және олардың сақталу деңгейі;

• Әлемдік тәжірибедегі музыкалық археология;
• Қазақтың дәстүрлі музыка мәдениеті.
Ықылас атындағы халық музыкалық аспаптар му-

зейі қазіргі таңда музейдің туристік ортадағы маңызын 
арттыру мақсатында, музей қорында сақталған әлем 
халықтарының музыкалық аспаптарын толықтыру үшін 
Қазақстандағы өзге елдердің елшіліктерімен тығыз 
байланыстар орнатуда. Нәтижесінде, музей қоры 

қарқынды түрде әлем халықтарының музыкалық ас-
паптарымен толығып келеді. 

Осыған орай, 2020 жылдың 14 ақпан күні музей-
де 8-ші зал «Азия халықтарының музыкалық аспап-
тары», 9–шы зал «Еуропа халықтарының музыкалық 
аспаптары» қосымша залдары ашылды. Бұл музейге 
келушілердің санын арттырып, музейдің туристік ортаға 
айналуына үлкен жол ашады. Музейге келушілерді әр 
экспонат жайында толық ақпаратпен қамтамасыз ету 
үшін, музей залдары заманауи ақпараттық киосктар 
және бейне-контенттік проекторлармен жабдықталды.

Сондай-ақ, Елбасы Нұрсұлтан Назарбаевтың «Ұлы 
даланың жеті қыры» мақаласы аясында музей қорында 
сақталған мемориалдық музыкалық аспаптардың ды-
бысын қайта жаңғырту мақсатында «Жәдігер» атты 
музыкалық антология жарыққа шықты. Антология-
да музей қорында сақталған тарихта «Алтын ғасыр» 
атанған ХІХ ғасырдың ірі тұлғалары күй атасы – Махам-
беттен бастап, Құрманғазы, Есбай, Ақан сері, Жамбыл, 
Қазанғап, Дина, т.б. күй тарландары мен күміс-көмей 
әншілердің домбыраларының дыбыстары жазылып, 
цифрлық форматта дискі ретін басылып шықты. Анто-
логияда осы тұлғалардың домбырасымен қазіргі таңда 
ізін жалғастырып жүрген дәстүрлі өнер майталман-
дары белгілі бір шығармасын орындап, домбыраның 
қайталанбас дыбыстары жазылды [Ықылас ат. халық 
музыкалық аспаптар музейінің жеке мұрағаты].

Музейді жыл сайын ұйымдастырылып отыратын 
тақырыптық көрмелерден бөлек жылжымалы көрме 
ұйымдастыру арқылы таныстыру шаралары да жолға 
қойылған. Бұл ретте республикалық және шетелдік ме-
кемелермен байланыстар орнатылған.

2021 жылы шілде айында  Ықылас атындағы халық 
музыкалық аспаптар музейінде Ұлттық домбыра 
күніне орай музей қорында аспаптары сақталған ұлы 
тұлғаларға қатысты «Дәуір даналары» көрмесі ашыл-
ды. Көрмеге музей қорында сақталған ұлы тұлғалардың 
музыкалық аспаптары қойылды. 

Сонымен бірге, Ықылас атындағы халық музыкалық 
аспаптар музейі Ұлттық домбыра күні қарсаңында 
«Есік» мемлекеттік тарихи-мәдени музей-қорығында 
өз экспонаттарынан «Ұлы дала мұрасы – музыкалық 
аспаптар» атты 1 ай мерзімге жылжымалы көрме 
ұйымдастырды.  Жылжымалы көрмеге музей қорында 
сақталған бірқатар мемориалдық музыкалық аспаптар 
– Құрманғазы Сағырбайұлының Жамбыл Жабаевтың, 
Шәкәрім Құдайбердіұлының, Кенен Әзірбаевтың до-
мбыралары мен қазақ халқының ұлттық музыкалық ас-
паптары – жетіген, шертер, адырна, шыңдауыл, мүйіз 
сырнай, шаңқобыз және өзге аспап түрлері қойылды.



242

ІІI БӨЛІМ. МУЗЕЙТАНУ ЖӘНЕ МӘДЕНИ МҰРАНЫ ҚОРҒАУ                                                                                                            АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

Байқап отырғанымыздай, бүгінгі күнде Халық 
музыкалық аспаптар музейінің көпшілікке насихатта-
луы бір жолға қойылған. Музей қорындағы әрбір экс-
понат өзіндік тарихынан сыр шертеді. Музейге келген 
кез-келген адам музейдің 9 залында орналасқан 
құнды жәдігерлер арқылы музыка мәдениетінің бай 
тарихымен сусындай алады. Елбасымыз Нұрсұлтан 
Әбішұлы Назарбаев айтпақшы «Ұлттық мәдениетімізді 
ұлықтап, бар мен жоғымызды түгендеп, жүйелеп, 
келер ұрпаққа аманаттау – қазіргі негізгі мақсат бо-
луы тиіс». Сондықтан да музейге бару, музейді тану, 
музейді бағалау мәдениетін қалыптастыру біздің 
әрқайсымыздың өз қолымызда. Өз ауылымыздың, 
өз қаламыздың, өз отанымыздың тарихын тануды 
музейден бастауды жолға қою қажет. Дәл осы ретте 
Ықылас атындағы халық музыкалық аспаптар музейі 
өз жұмысын тиісті деңгейде орындап келеді. Қазақ 
халқының және шетелдік музыка мәдениетін зерттеп, 
насихаттауда, бұл музей өз маңызын жоғалтпайды.

Әдебиет
Ибрашева Ш.О. Ықылас атындағы халық музыкалық 

аспаптар музейі – мәдени жаңғырудың алтын бес-
ігі // Ықылас атындағы халық музыкалық аспаптар 
музейінің ресми сайты – URL: https://yqlasmusmuseum.
kz/kk/post/33 – (қаралды: 23.02.2022 ж.)

Қазақтың халық музыкалық асаспаптар музейі /
Қолжазба/. Археологиялық қазба және мүсін-сурет 
эксапонаттарға арналған ғылыми құжат. – Алматы, 
1994 – 1996 жж. 

Мемлекет басшысының «Болашаққа бағдар: ру-
хани жаңғыру» мақаласы // Қазақстан Республикасы 
президентінің ресми сайты – URL: https://www.akorda.
kz/kz/events/akorda_news/press_conferences/memleket-
basshysynyn-bolashakka-bagdar-ruhani-zhangyru-atty-
makalasy– (қаралды: 23.02.2022 ж.)

Мерекеева С.К. Қазақстан музейлері. – Алматы: Ал-
матыкітап, 2009. – 280 б.

Ықылас атындағы халық музыкалық аспаптар 
музейінің жеке мұрағаты



243

ІIІ ЧАСТЬ. МУЗЕЕВЕДЕНИЕ И ОХРАНА КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

Жұмыстың өзектілігі: Қазіргі таңда рухани жаңғыру 
аясында Елбасы Н.Ә. Назарбаев «Болашаққа бағдар: 
рухани жаңғыру» атты мақаласында [Назарбаев 2017] 
қасиетті орындар ұлттық кодтың өзегі екендігін атап 
өтті. Зиярат ету орындары (табиғи объектілер, бұлақ 
көзі, үңгір, мазар, өсімдік) қазақ халқында ғана емес 
әсіресе шығыс халықтарында тарихи діни, әлеуметтік 
дүниетанымдарында ерекше орын алады. Дегенмен, 
олардың құрылымы, иерархиялық тізбегі, функцияла-
ры, пайда болу кезеңдері мен тарихи трансформаци-
ясы ақпараттық-уақыттық кеңістікте жүйесіз сақталған. 
Мифологиялық (аңыз, әпсаналық сана), діни (тәңірлік 
сенім, ислам, шаманизм, буддизм) және ғылыми-
практикалық таным иелері аталмыш жерлерге өзіндік 
бағаларын береді. Семей өңіріндегі біздің зерттеу 
объектіміз болып отырған Қоңыр әулие үңгірі тек оған 
туристік немесе географиялық  нысана ретінде ғана 
емес рухани мәдениет позициясынан, экологиялық, 
тарихи аспектілері тұрғысынан да қарау маңызды. Ол 
қазіргі инновациялық, технологиялық ортада халықтың 
өзіндік рухани культтерінің өзгерісі мен сабақтастығын 
жалғастыру мен сақтау маңыздылығы арқылы көрініс 
береді.

Тақырыптың зерттелу деңгейі. Ғылымда сакрал
дылық тақырыбы ертеден қарастырылып келеді. Ол 
тек дінтану тқрғысынан ғана емес әлеуметтану, пси-
хология, мәдениеттану тарапынан де зертелінуде. Дін 
феноменологиясы тұрғысынан Р. Отто [Отто 2008], 
М. Элиаде [Элиаде 1994], М. Шелер [Шелер 2011] 
қарастырса, Э. Дюркгейм [Дюркгейм 1998] әлеуметтану 
сипатында зерттеген болатын. Ж.–Л. Нанси мен                                    
В. Подорога [Диспут <...> 2009] бұл мәселеде оның 
антропологиялық жағын, ал Ю. Хабермас [Хабермас 
2011 ] постсекулярлық қоғамдағы орнын қарастырады.

СЛЯМҚАНОВА Ұ.М.
ИСПАЕВА А.Н. Слямқанова Ұлжан Мақсатқызы, 

Испаева Айдана Нурлановна
Физика-математикалық бағытындағы

Назарбаев Зияткерлік мектебі,
Семей қ., Қазақстан;

kudageldin_m@sm.nis.edu.kz

САКРАЛДЫ ҚОҢЫР ӘУЛИЕ ҮҢГІРІ МӘДЕНИ ЛАНДШАФТ РЕТІНДЕ

Ф. Камалова өзінің диссертациялық жұмысында 
[Камалова 2019] Қазақстанда сакралды түсініктердің 
ғылыми кеңістіктегі орны жайында, атап айтқанда  
археологиялық болмысын Ә.Х. Марғұлан, К. Байпақов, 
Е. Смағұлов, қасиеттілік түсінігі мен ұлт әдебиетінің 
байланысын А. Сейдімбек, философиялық қырын                   
М. Орынбеков, А. Мамраимов, Д. Кенжетай, А. Муми
новтардың зерттеген еңбектерін атап өтеді.

Дегенмен, аталған жоғарыдағы зерттеулерді айт
пағанда Қоңырәулие туралы нақты ғылыми әдіске не-
гізделген зерттеулер өте аз. Жазбалардың көпшілігі 
журналистік, ақпараттық сипаттағы мақалалар болып 
табылады. 

Зерттеу әдіснамасы мен әдісі. Зерттеу жобасы 
әлеуметтік құбылыстарды қарастыратын жалпыәдіс
намалық ғылыми қағидаларға сай жүргізілді. Жобаның 
зерттеу мәселесі алған білімнің жүйелігі мен объектив-
тілігі негізінде қарастырылды. Зерттеу барысындағы 
мәдениеттану тұрғысынан қарау мәселені көпқырынан 
қарауға мүмкіндік береді.

Зерттеу объектісі туралы әдебиеттер мен 
деректер. Қоңыр әулие үңгірі туралы деректерді 
шартты түрде төртке бөлуге болады. Біріншісі, та-
рихи әпсаналық,  яғни аңызға негізделген халық 
аузындағы сөздер. Ол үңгірдің жаратылысы мен 
онда Шыңғысханның жерленуі, суының қасиеті тура-
лы аңыздарға негізделген мифтік танымдық деректер 
және халық ауыз әдебиеті. Екіншісі ресейге колониялық 
кездегі деректер. 1892 жылы «Витебские губернские 
ведомости» газетінің №63 санында Қоңыр әулие үңгірі 
жайында мақала жарық көріпті. Онда бұл үңгір жайын-
да: «Қоңыр әулие – қазақтардың Семей маңындағы 
әулие үңгірі, онда адам бойындай әйелдің мүсініне 
тәу етуге көптеген адамдар келіп жатады. Оның айна-

Аннотация. Мақалада теориялық-әдіснамалық негіз бойынша Семей өңірінде орналасқан Қоңырәулие үңгірін 
қасиетті жер ретінде ұлттық, жергілікті иденттілікті сақтаудағы және ұлттық кодты нығайтудағы тарихи, рухани, 
әлеуметтік, мәдени және туристік рөлі мен орны қарастырылған.

Түйін сөздер: Қоңыр әулие үңгірі; сакралдылық; қасиетті жер; дүниетаным; сакралды туризм; зиярат ету.

© Слямқанова Ұ.М., Испаева А.Н.



244

ІІI БӨЛІМ. МУЗЕЙТАНУ ЖӘНЕ МӘДЕНИ МҰРАНЫ ҚОРҒАУ                                                                                                            АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

ласында тастан жасалған ұсақ заттар, моншақ және 
қола мүсіншелер шашылып жатады. Әулие маңында 
құрбандық шалынады, індет болған жағдайда ауырған 
мал да осы жерге әкелінеді» деп жазылған екен. Кей-
іннен «Семипалатинские вести» басылымында Се-
мей өлкесін зерттеуші Виктор Брюхановтың Қоңыр 
әулиеге жасаған сапары туралы жазбасы жарияла-
нады [Иманғали 2016]. Үшінші кеңестік кезеңдегі де-
ректер атеистік көзқарастың үстемдігіне байланысты 
үңгір жөнінде ақпарат тек көркем әдебиетте айтылады.                                                                          
М.О. Әуезовтің «Абай жолы» эпопеясының «Өкініште» 
атты тарауында да Абайдың Петербордан келген 
Әбішті сергіп, серпіліп қайтсын деп Қоңыр әулиеге жібе-
ретіні баяндалады. Сонымен қатар ақын Ш. Әбеновтің 
дастандарында аталады. Төртінші кезең, еліміздің 
тәуелсіздік алуымен байланысты рухани жаңғыру мен 
діни, азаматтық сенімдерге рұқсат етумен және Елба-
сы Н.Ә. Назарбаевтің бастамасымен тарихи сананың 
жаңғыруымен, «Қасиетті Қазақстан» жобасының іске 
асуымен тығыз байланысты. Сонымен қатар, осы 
толқынмен бірнеше журналистік мақалалар мен бей-
несюжеттер шығарылды.

Аңызға арқау болып, мифтік образға айналған 
«Қоңыр әулие» ұғымының да шығу тарихы туралы 
нақты дерек жоқ. Топонимист ғалым А. Әбдірахманов 
«қоңыр» сөзін моңғол тіліндегі хонхор, хонхур, (ой, 
шұңқыр) деген сөзімен төркіндес деген пайымға 
тоқтайды. Дыбыстық элизияға түскен бұл атау «күңгір» 
болып, одан барып «қоңыр» сөзіне айналған деген 
пікір айтады. Ежелгі ұғымның этимологиясын аңызбен 
астарластыруға болатындай. Өйткені әр атаудың 
төркіні халықтық мифологиямен тығыз байланысты 
екені анық. Егер «қоңыр» сөзі моңғол тіліндегі «хонхор» 
сөзімен төркіндес болса, Шыңғысханның Қоңыр әулие 
үңгірінде жерленуі туралы аңызды ақиқатқа жақындата 
түсуге болатындай. Халық арасында айтылатын аңыз 
бойынша, Шыңғысхан әр жорық алдында Қоңыр әулие 
үңгіріне барып тағзым жасап шығады-мыс. Ол өлгеннен 
кейін де, өзінің өсиеті бойынша сол үңгірге жерленген 
[Алтай Ғали–Асқар 2021]. Бұл болжамнан тарихи қазақ 
түркі жұрты мен моңғол ұлыстарының тарихи рухани 
байланысы, көшпенділер өркениетінің  үйлесімділігі, 
олардың бір біріне әсерін көре аламыз. Тағы бір 
аңызда соғыста жараланған әскерлер жарақаттарына 
осы үңгірден шипа табады. Сонымен қатар, киелі жер-
де екі жақ әртүрлі келісімдер жасаған. Олай дейтіні 
дала заңына бағынған көшпенділер үшін киелі жерде 
соғысу күнә болып есептелген. Бұл қауіпсіздік мекені 
болған [Алтай Ғали–Асқар 2021].

Сакралдылық кең мағынасында құдайшылық, 
діни, мистикалық соның ішінде нуминозмдықпен аста-
сып жатыр. Р. Отто нуминозмды «Барлық діндердің 
барлығына тән ядро, онсыз ешбір дін өмір сүре алмас 
еді», деп есептейді [Отто 2008: 12]. Ол бұл түсінікті діни 
тәжірбиенің бір сипаты яғни тылсыммен және құдай 
болмысымен байланыстырады. Ол арқылы адамдар 
күнделікті өмірінде қорқыныш пен үміттің, күнделікті 
тіршілік пен  таңғажайыпқа сенудің күрделі үндестігі 
діни сезімнен діни сенімнің басқа сферасына ауысып 
сакралдық сипатқа ие болады. Сакралды сенімде 
әлемдік құрылым көрінетін және көрінбейтін, тылсым 
және күнделікті өмір көріністерінен тұратын күрделі 
өзара байланысты бірлікке айналады. Адамдар әлемі 
тылсым мен табиғатпен астасып кетеді.

Дегенмен, сакралдылық түсінігін тек құдаймен ғана 
байланысты емес ол табиғатпен де байланысты. Себе-
бі, табиғат егер адамдар оған құт-қасиет дарыған деп 
сенсе оның құндылығы арта түседі. Қазақ қоғамындағы 
Жер–Су түсінігі тек биологиялық туған жер ғана емес 
оның тылсым күшімен оны қорғау арқылы олар күш, 
қуат яғни энергия алады. «Туған жерге аунау» сөзі 
одан тылсым қасиетінен энергия алуды білдіреді. «Құт 
қонған жер» түсінігі қандай да бір табиғи, географиялық 
объектінің қасиеттілігін соның негізінде Тәңірдің 
(Құдайдың, (кейіннен) Алланың) жаратуындағы табиғи 
объектінің  сакралдылығын көрсетеді деп ойлаймыз.

Оған дәлел ретінде түркі әлемінің пайда болу 
картинасын лингвистикалық және мифологиялық 
материалдарын интерпретациялау нәтижесі мына 
кезеңдерден тұратындығын көрсетеді: алдымен су мен 
ауадан тұратын хаос болды. Кейін хаостан су (жер) мен 
көк (ауа мен күн) пайда болып, әлем жаралды. Түркі 
мифологиясында әлем алдымен жұмыртқа форма-
сында пайда болды. Сарысы «күн мен аспанды», ал 
ақуыз (белок) «теңіз суын» білдіреді. Бұл түпкізаттар 
хаостан аспан (көк) мен судың жаратылысы түркілерді 
«йер–су» немесе «теңіз/тәңір» немесе «бутюн» (бүтін, 
барлық, тұтастық) деп аталды [Мухаметдинов 2015]. 

Егер, сонау түркі заманынан сакралды жер 
деп  танылған Қоңыр-Әулие үңгірінің форма-
сы «жұмыртқаға» ұқсап ондағы суға емдік қасиет 
берілуіне сену тарихынан әлемді танудағы түркілік 
космогониялық сипатын көруге болады.

Ел арасындағы аңыз бойынша, Қоңыр әулие 
үңгірінің пайда болуы былайша түсіндіріледі: «Әлемді 
топан су басып, Нұқ пайғамбар кемесіне күллі 
хайуанның тұқымы мінген кезде біразына орын бол-
май қалады. Құлан, Қыран, Қоңыр әулиелер орын 



245

ІIІ ЧАСТЬ. МУЗЕЕВЕДЕНИЕ И ОХРАНА КУЛЬТУРНОГО НАСЛЕДИЯ                                                                                                           АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

болмаған, соң ағаштан сал жасап, Нұқтың кемесіне 
тіркеледі. Ағынмен келе жатқан кезде үш әулиенің 
салы үш жаққа кеткен дейді. Топан су қайтып, тау-та-
стар көріне бастаған кезде әулиелердің салы үш тауға 
бөгеліп қалыпты. Қоңыр әулиенің салы ең соңғы бо-
лып үңгірге тірелген көрінеді. Қоңыр әулие үңгірінің 
түп жағында жылап аққан бұлақ көзі бар. Жұрт оны 
шипалық қасиеті бар деп ем үшін ішеді. Үңгірге түскен, 
жалбарына  барған адам ауруынан айығады, дүниеге 
ұрпақ әкелуден үміт үзгендер «Қоңыр әулие» үңгірінің 
қараңғы жерлеріндегі тылсым күштерден тілек тіле-
се перзентті болады деп сенеді. Үңгір киелі саналып, 
адамдардың көптеп баратын ғибадат орнына айналған. 
Жергілікті тұрғындардың айтуынша, ата-бабалары 
соғыс кезіндегі үзілістерде осы жерге келіп жараларын 
емдеген  [Қазақстанның жалпыұлттық <...> 2017: 39]. 
Бұл аңызды Павлодар облысы, Баянауыл жеріндегі 
Қоңырәуле үңгіріне де қатысты аңыз ретінде айтады. 
Бірақ бұл аңыз қасиетті екі  жердің де тылсымдық күші 
мен оның рухани мәнін азайтпайды. Бұл ақпараттан 
ислам дінінің қазақ даласына тарауына байланысты 
қасиетті жердің сипатына түсінік беру мұсылман дінімен 
байланыстырылып, сакралды танымның трансформа-
циясын көре аламыз. Біз бұдан тәңірлік діни санадан 
исламдық санаға өту барысын, яғни діни танымдық 
сабақтастықты көреміз. Осы пайымнан діни сакралдық 
танымның  халықтың құндылықтар өлшемінде ерекше 
орын алатындығын және мифтің (аңыздың, әпсананың) 
жаратылысты түсіндіру, ритуалдық және сакралдық 
функциясын көреміз. Әлбетте, мифті рационалды 
тұрғыдан түсінуге тырысу оның сакралды және рухани 
болмысын бұзады. Себебі, аңызға негізделген таным 
мән мен мағына іздеумен байланысады. Философ                                                                                                           
А. Лосов «Диалектика мифов» атты еңбегінде «<...> 
жалпы біз өмір сүріп отырған әлем аңыздың негізінде 
жаратылған. Сондықтан да әлем мен тіршіліктің пайда 
болуын рационалды ғылым түсіндіріп бере алмайды», 
– дейді [Лосев, 2001].

Ел арасында дәл осы Қоңыр әулие үңгірінде 
Шыңғысхан жерленген деген де аңыз бар екенін 
айта кетейік. Шыңғыстауда Шыңғысханның ақ киіз-
ге отырғызылып хан сайланғаны да Шыңғысханның 
мәйіті дәл осы маңда деген ойға жетелейді [Иманғали 
М., 2017]. «Бұл аңызды тарату арқылы тарихи ту-
ризммен айналысатын адамдарды, түркі тектес респу-
бликалар мен Моңғолия, Ресей құрамындағы Қалмақ 
республикаларынан туристер шақыру потенциалы бар 
екендігін атап өтуге болады. Бұл объектінің өлке эконо-
микасын жақсарту мүмкіндігін көрсетеді. Тарихи дере-

ктерді толық зерттеп, Шыңғыс ханның расында Қоңыр 
әулиеге жерленгенін дәлелдеу арқылы Қазақстанның 
туризм саласын дамытуға болады», – деп есептейді 
тарихшы Ардақ Беркімбай [Сұлтан 2018].

Қоңыр әулие үңгірі туралы аңыздарды рационалды 
қарастыру қалыптасқан ұлттық рухани платформадан, 
мистикалық тұлғалардың рухани мұрасынан, халықтың 
ауыз әдебиетінен, тарих пен аңыздың үйлесімінен, 
салт-дәстүрдің рухани мұраларынан бас тартуға әкелуі 
мүмкін. Ол адамды ұлттық таным матрицасынан ажы-
ратуы мүмкін. Себебі Шыңғыстауда Қоңыр әулиенің 
салының тау басына тоқтауы мен Қазақстанның 
оңтүстігіндегі Қазығұрт тауына Нұх пайғамбардың ке-
месі қалуы туралы аңыздың логикалық байланысы 
адамда туған атамекенге деген сезімді, құрметті туды-
рады. К. Юнг пікірінше «миф саналық және бейсаналық 
ойлаудың арасындағы табиғи және орны алмасты-
рылмайтын аралық баспалдақ», деп атап өтіп мифті 
ешқандай да ғылым алмастыра да жоя алмайды, дейді 
[Шкалина 2014: 168]. Жалпы мифтердің бір ортадан 
екінші ортаға сіңісуі мәдени және рухани үндестікті 
білдіреді. Тәңірлік таным мен исламның, түркілік және 
семиттік (араб-мұсылмандық) және заманауи қоғам 
мүшелері арасындағы рухани қатынастардың үйлесуін, 
баюын, трансформациясын көрсетеді. 

Қоңыр әулие үңгірі сакралды объекті ретінде атал-
мыш рухани байланыстарды жалғастырушы табиғи, 
рухани, рекрациялық объект болып табылады. Бұл 
қасиетімен ол өзіндік сакралдылығын арттырады. 

Біздің зерттеу тобымыздың міндеттерінің бірі Қоңыр 
әулие үңгірінің рекреациялық және культтік мәнін ашу 
мен насихаттау болып табылады. Аталмыш объектінің 
сакралдық қасиеті ескеріліп Қазақстанның «100 
қасиетті мекені» атласына енуі оның республикалық 
маңыздылығын тағы бір дәлелдейді. 

Қорытындылай келе, сакралды объектілердің функ
ционалдық мақсаты елтану мен мәдени ақпараттар алу 
(оның да маңыздылығын атап өте отыра) киелі жерлер 
арқылы ұрпақтардың байланысын, олардың өзара 
рухани тәжірбиесін жеткізу болып табылады. Осы 
қатынаста киелі жерлерге зиярат ету қазіргі әлемде жүз 
жылдық мәдениеттің ажырамас бөлігі болатындығын 
көрсетті. Қоңыр әулие үңгіріне түрлі діни сенімде-
гі адамдар мен ұлттардың, шетелдік адамдардың 
келуі мәдениаралық байланыс пен көшпенділер 
дүниетанымын, ұлттық әлем картинасын түсінуде, 
жаңа білім алуға, басқа сенімдер мен нанымдарға 
қатысты толеранттылыққа, рухани үйлесімділік жасауға 
көмектеседі. Діни және рекреациялық зиярат ету ту-



246

ІІI БӨЛІМ. МУЗЕЙТАНУ ЖӘНЕ МӘДЕНИ МҰРАНЫ ҚОРҒАУ                                                                                                            АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

ралы, оның қасиеттілігі туралы халық ауыз әдебиеті 
мен мифтік дүниетанымы халқымыздың мәдениетінің 
дүниетанымдық құрылымын көрсетеді. Зиярат ету, ки-
елі мекен (жер, мазар, бұлақ)  тақырыбы қазақ ұлттық 
ауыз әдебиетінің аса зерттелмей келе жатқан жан-
ры екендігін көрдік. Киелі мекеннің терең әлеуметтік 
функциясы оның ұлтты идентификациялау механизімі-
мен тығыз байланыстылығын көрдік. Киелі жерді сый-
лау, аңызға рухани мән беру мен оны рационалды 

түсінуге тырыспау мен үңгір суын зертханалық зерттеу 
арасындағы үйлесімділік ұлттық болмысты ашады. 
Киеге сенушілердің өзіндік идентификациясы мәдени 
әралуандылықты көрсетеді. Сакралды жерлердің 
қасиетіне сену тек жергілікті тұрғындардың ғана емес 
қазақ ұлттық мәденетінің құрамдас бір бөлшегі екен-
дігін көрсетті.

Ғылыми жетекшілері:
Кудагельдин М.Т., Абылкасимова Л.О.

Әдебиет
Алтай Ғали–Асқар. Құпиясы ашылмаған «Қоңыр 

әулие» үңгірі // «Didar» облыстық газеті, 30.07.2021 
– URL: https://didar-gazeti.kz/qupiyyasy-ashylmaghan-
qongyr-aewliye-uenggiri/ – (Қаралды: 18.03.2022 ж.).

Дюркгейм Э. Элементарные формы религиозной 
жизни / пер. с франц. А. Б. Гофмана,  М: 2018.- 808 с. 

Ж.–Л. Нанси, В. Подорога. Диспут: Сакральное в 
современном обществе, 2009 // Polit.ru. Информаци-
онный портал. – URL: https://polit.ru/article/2009/03/16/
nanci_podoroga – (Қаралды: 18.03.2022 ж.).

Иманғали М. Қоңыр әулие үңгірі жайындағы аңыз бен 
ақиқат- мәтін электронды // Ақпараттық портал «Baq.
kz». – URL: http://old.baq.kz/kk/news/turizm/konir_aulie_
ungiri_zhaiindagi_aniz_ben_akikat_20160817_170800 – 
(Қаралды: 18.03.2022 ж.).

Қазақстанның жалпыұлттық қасиетті нысандары/ 
Жауапты ред. Б. Әбдіғалиұлы. – Астана: Фолиант, 
2017. – 496 б. 

Қоңыр әулие үңгірі – Мәтін: электронды // А.С. Пушкин 
атындағы Шығыс Қазақстан Облыстық Кітапханасының 
порталы. – URL: https://kray.pushkinlibrary.kz/kz/kieli-
oryndar/o-yr-ulie-giri.html – (Қаралды: 18.03.2022 ж.). 

Лосев А.Ф. Диалектика мифа; дополнение к «Диа-
лектике мифа» – М: Мысль, 2001. – 559 с.

Мухаметдинов Р. Тюркский мир и мировоззре-
ние // Деловой журнал Exclusive – URL: https://www.
exclusive.kz/expertiza/obshhestvo/11819/ – (Қаралды:                          
18.03.2022 ж.).

Н.Ә. Назарбаев. «Болашаққа бағдар: рухани жаң
ғыру» мақаласы// Akorda.kz. Қазақстан Республика

сының Президентінің ресми сайты. – URL: https://www.
akorda.kz/kz/events/akorda_news/press_conferences/
memleket-basshysynyn-bolashakka-bagdar-ruhani-
zhangyru-atty-makalasy – (Қаралды: 18.03.2022 ж.).

Отто Р. Священное. Об иррациональном в идее 
божественного и его соотношение с рациональным. – 
Санкт-Петербург: Изд-во СПбГУ, 2008. – 274 с.

Сұлтан С. Мұнда Шыңғыс хан жерленген деген аңыз 
бар. Қоңыр әулие үңгірі // Tengrinews.kz ақпараттық 
порталы. – URL: https://tengrinews.kz/kazakhstan_news/
munda-shyingyis-han-jerlengen-degen-anyiz-bar-konyir-
aulie-353910. – (Қаралды: 18.03.2022 ж.).

Ф. Б. Камалова. Қазақстанның киелі жерлері: 
дінтанулық талдау: Философия док.(PhD) дәреж. алу 
үшін дайын. диссерт. – Алматы, 2019.

Философская антропология Макса Шелера: уроки, 
критика, перспективы/ Отв. ред. Д.Ю. Дорофеев. –
СПб.: Алетейя, 2011 – 568 с.

Шкалина Г.Е. Мифологические основания культуры 
// Вестник Марийского государственного университета 
– Йошкар-Ола: Изд-во Марийский государ. Ун-т, 2014. 
– Вып. 1 (13). – С. 168-171.

Элиаде М. Священное и мирское. – М.: изд-во МГУ, 
1994, – 144 с. 

Ю. Хабермас.  Вера и знание. // Antropolog. Элек-
тронный альманах о человеке. – URL http://www.
antropolog.ru/doc/library/Habermas/Habermas4  – 
(Қаралды: 18.03.2022 ж.).



247

АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

АКСР – Автономиялы Кеңестік Социалистік Республикасы

АлтГПУ – Алтайский государственный педагогический университет. Барнаул

АН СССР – Академия наук СССР. Москва

АН УзССР – Академия наук Узбеской ССР. Ташкент

АНИЦ АН РС(Я) – Арктический научно-исследовательский центр Академии наук 
Республики Саха (Якутии)

АО – Археологические открытия. Москва

АӨЖММ – Ақтөбе өңірінің жергілікті материалдары

Бюлл. МОИП – Бюллетень Московского общества испытателей природы. Москва

ВДИ – Вестник древней истории. Москва

ВККФАНУзбССР – Вестник Каракалпакского филиала АН УзССР. Ташкент

ВолГУ – Волгоградский государственый университет. Волгоград

ГИМ – Государственный исторический музей. Москва

ЕНУ им. Л.Н. Гумилева – Евразийский национальный университет им. Л.Н. Гумилева. 
Астана, Нур-Султан

ЗКЦИиА – Западно-Казахстанский центр истории и археологии. Уральск

ИА КН МОН РК – Институт археологии им. А.Х. Маргулана Комитета науки МОН РК. 
Алматы

ИАЭт СО РАН – Институт археологии и этнографии СО РАН. Новосибирск

ИГГ СО РАН – Институт нефтегазовой геологии и геофизики им. А.А. Трофимука 
СО РАН. Новосибирск

ИГИиПМНС СО РАН – Институт гуманитарных исследований и проблем малочисленных 
народов Севера СО РАН. Якутск

ИИА УрО РАН – Институт истории и археологии Уральского отделения РАН. 
Екатеринбург

ИИАЭ АН КазССР – Институт истории, археологии и этнографии им. Ч.Ч. Валиханова 
АН КазССР. Алматы

ИИЯЛ УНЦ РАН – Институт истории, языка и литературы Уфимского научного 
центра Российской академии наук. Уфа

ИПОС СО РАН – Институт проблем освоения севера СО РАН. Тюмень

ҚЫСҚАРТУЛАР ТІЗІМІ
СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ



248

АҚЫНЖАНОВ ОҚУЛАРЫ – 2022

ИПЭИ – Институт прикладных этнополитических исследований. Нур–
Султан

ИРГО – Императорское русское географическое общество. Санкт-
Петербург

ИФПР – Институт философии, политологии и религиоведения КН МОН РК. 
Алматы

ИЭИА – Институт этнологии и антропологии им. Н.Н. Миклухо-Маклая. 
Москва

КГПИ – Куйбышевский государственный педагогический институт 
имени В.В. Куйбышева. Куйбышев, Самара

КГПУ – Казахский государственный педагогический университет. Алматы

КИСИ – Казахстанский Институт стратегических исследований. Астана, 
Нур–Султан

КК МКС РК – Комитет культуры Министерства культуры и спорта РК. Астана, 
Нур-Султан

КН МОН РК – Комитет науки МОН РК. Астана, Нур-Султан

КСИА – Краткие сообщения Института археологии РАН. Москва

КСИИМК – Краткие сообщения о докладах и полевых исследованиях 
Института истории материальной культуры. Москва

КСРО ОАК – Кеңестік Социалистік Республикалар Одағы орталық атқару 
комитеті. Город?

ҚазККА – Қазақ көлік және коммуникация академиясы. Алматы

ҚР МОМ – ҚР Мемлекеттік орталық музейі. Алматы

МАЭ РАН – Музей антропологии и этнографии имени Петра Великого РАН 
(Кунсткамера). Санкт-Петербург

МГУ – Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова. 
Москва

МИА – Материалы и исследования по археологии СССР. Москва

МИЦАИ – Международный институт центральноазиатских исследований. 
Самарканд

МОН РК – Министерство образования и науки Республики Казахстан. 
Астана, Нур–Султан

АН КазССР – Академия наук Казахской ССР. Алматы

НАН РК – Национальная академия наук Республики Казахстан. Алматы

НИЦИА «Бегазы –Тасмола» Научно-исследовательский центр истории и археологии «Бегазы-
Тасмола». Алматы

ОҒАК – Орынбор ғылыми архивтік комиссиясы. Орынбор

ПГЛУ – Пятигорский государственный лингвистический университет. 
Пятигорск



249

АХИНЖАНОВСКИЕ ЧТЕНИЯ – 2022

ПГУ – Павлодарский государственный университет им. С. Торайгырова. 
Павлодар

ПТКЛА – Протоколы Туркестанского кружка любителей археологии. 
Ташкент

РАН – Российская академия наук. Москва

РАНИОН – Российская ассоциация научно-исследовательских институтов 
общественных наук

РГО – Русское географическое общество. Город?

РПГУ – Российский государственный педагогический университет. 
Санкт-Петербург

РС(Я) – Республика Саха (Якутия)

СА – Советская археология. Москва

САИ – Свод археологических источников. Москва–Ленинград 

Сб.МАЭ – Сборник Музея антропологии и этнографии. Ленинград, 
Санкт-Петербург

СГУ – Саратовский государственный университет. Саратов

СКГУ им. М. Козыбаева – Северо-Казахстанский государственный университет 
им. М Козыбаева

СО РАН – Сибирское отделение РАН. Новосибирск

СПбГУ – Санкт-Петербургский государственный университет. 
Санкт-Петербург

СУАР – Синьцзян-Уйгурский автономный район

ТКЛА – Туркестанский кружок любителей археологии

ТОУАК – Труды Оренбургской ученой архивной комиссии. Оренбург

ТюмГНГУ – Тюменский государственный нефтегазовый университет. Тюмень

ФГБОУ ВО – Федеральное государственное бюджетное образовательное 
учреждение высшего образования

ФИА – Филиал Института археологии им. А.Х. Маргулана в г. Нур-Султан. 
Нур-Султан

ЦГУ – Центральный государственный университет. Москва

ЧГПИ – Челябинский государственный педагогический институт. 
Челябинск

ЧГПУ – Челябинский государственный педагогический университет. 
Челябинск

ЮКГУ им. М.О. Ауезова – Южно-Казахстанский государственный университет 
им. М.О. Ауезова. Шымкент

ЮУрГУ – Южно-Уральский государственный университет. Челябинск



МАЗМҰНЫ
СОДЕРЖАНИЕ

АРХЕОЛОГИЯ

Аққалиева А. Ш.

Шірікрабат мәдениеті ескерткіштеріндегі сырғалар................................................................... 8-11

Буранбаев Р. Н.

Зороастрийский алтарь с цитадели городища Тараз................................................................ 12-14

Сүйіндікова М. Қ.
Бәбіш мола 7 көзешілер елді мекенінің керамикалық материалдары (2021 жылғы қазба 
бойынша)...................................................................................................................................... 15-18

Жамбулатов К. А.

Оружие ближнего боя позднесарматских племен Западного Казахстана и Устюрта............. 19-23

Аккошкарова Ж. Т.

Л.Л. Гайдученконың Қазақстан археологиясына қосқан үлесі.................................................. 24-29

Казизов Е. С. Казизова А. С.

Археологические исследования могильника Шугыла I в г. Алматы......................................... 30-35

Төлегенов А. К.
Жетісу аймағындағы ортағасырлық қалалардың тарихи-археологиялық тұрғыдан зерттелу 
тарихы............................................................................................................................................ 36-39

Камалдинов И. Р.

Баня средневекового городища Иланбалык............................................................................... 40-44

Шағырбаев М. С. 
Археологиялық технологиялар зертханасында 2018-2021 жылдары жүргізілген 
палеозоологиялық зерттеулер..................................................................................................... 45-53

Абишева А. А.

О роли женщины в тюркском обществе...................................................................................... 54-57

Нұрғали Н.

Талас өңірінің ортағасырлық асүйлік керамикасының зерттелу тарихы.................................. 58-63

Калдыбаева Г. А.

Этапы изучения казахских знаков идентичности (тамга) в XIX–XX вв..................................... 64-67

Хуанган Т.

Ұлттық музей қорындағы сүйек сулықтар................................................................................... 68-70

Байтанаев Е. Б.

Изучение городища Отрар членами Туркестанского кружка любителей археологии............. 71-73

Каримбаева З. Р.

Пространственное размещение элитных могильников сакской эпохи Сарыарки................... 74-77



МАЗМҰНЫ
СОДЕРЖАНИЕ

Добровольский Л. С.
Значение миграционного компонента в развитии скифской культуры северного 
Причерноморья............................................................................................................................. 78-80

Ысқақ Г. А.

Отырардағы керамика өндірісінің дамуы.................................................................................... 81-83

Иванов А. А.

Лепная керамика XVIII – нач. XIX вв. (по материалам раскопок в г. Якутске).......................... 84-86

Таубек А. Т.

Отырардың архитектуралық өсу жолдары.................................................................................. 87-90

Мадреймов Б. Д.

Изучение устюртского палеолита Южного Приаралья............................................................... 91-93

Абильмаликов К. К.

К изучению мировоззрения носителей ботайской культуры...................................................... 94-97

Байтасов М. Ж.

Отырар өңірінен табылған қару-жарақтар.................................................................................. 98-100

Турмахан Н.
Орынбор ғылыми архивтік комиссиясы  қазіргі Ақтөбе облысындағы сармат кезеңінің 
археологиялық ескерткіштеріндегі зерттеулері (тарихнамалық шолу)..................................... 101-103

Қосылбаев Б. Т.
Шығыс Қазақстанның ерте сақ кезеңінің зерттелуі (жерлеу-ғұрыптық ескерткіштер 
негізінде)........................................................................................................................................ 104-108

Тауасарова Д. Р.

Алтын Орда нумизматикасы........................................................................................................ 109-111

Тугелбай Н. Ә.

Ұлы Жібек Жолының солтүстік тармағы – Қарақабақ................................................................ 112-114

Рысбергенов М. А.

Шыңғыстау өңіріндегі ерте алакөлдік жаңа ескерткіш............................................................... 115-119

Кембаева А. К.

История изучения средневековых стеклянных изделий Юга Казахстана................................ 120-121

Жалелов А. А.
Разведочные работы Тургайской археологической экспедиции по рекам Кара-Тургай и 
Кара–Кенгир летом 2021 года...................................................................................................... 122-126

Болатбекқызы С. 

Ұлан ауданындағы петроглифтер................................................................................................. 127-130

Мусаева Р. С.

Изучение погребальных памятников срубной культуры Западного Казахстана...................... 131-134



Куандык С. Р.

Каменная коллекция стоянки Мукашмола (предварительное сообщение).............................. 135-137

Ерсариев А. М.

Шірік Рабат қалашығынның қорғаныс жүйесі.............................................................................. 138-140

ЭТНОЛОГИЯ

Кумарова Б. М.

Деятельность татарских купцов Восточного Казахстана в конце XIX и ХХ вв......................... 142-145

Досмурзинов Р. К.
Проблемы изучения народного мировоззрения казахов в трудах этнографов XIX – начала 
XX в.............................................................................................................................................. 146-148

Нугумарова А. С.
Жылқы атауына байланысты аңыз-әпсаналардың, наным-сенімдердің шығу тегі мен                       
мәні................................................................................................................................................. 149-152

Нургожина Б. Е., Лачкова М. К., Бергенова А. Ж.
Трансформация казахского традиционного костюма в потоке истории: некоторые аспекты 
видоизменениятехнологии изготовления и ношения................................................................. 153-155

Семенов А. А.

Медведь в культуре Вилюйских якутов....................................................................................... 156-157

Мухаметова Р. Ғ.

Алтай–Тарбағатай өңірі қазақтарының үйленуге байланысты әдет-ғұрыптары...................... 158-160

Сыдыгалиев С. М.

Значение этномониторинговой экспертизы............................................................................... 161-163

Джиеналиев Е. К.
Историографический обзор вопросов миграции и адаптации этносов на территории 
Казахстана в XIХ – начале XXI вв.............................................................................................. 164-168

Куандихова С. А.

Санжар Асфендияровтың ғылыми еңбектері............................................................................ 169-171

Болатжанова М. С.

ХХ ғасырдың басындағы қазақтардың көші–қон тарихының тарихнамасы............................. 172-175

Сатыбалдыұлы Ә.

Мәшһүр Жүсіптің шығармашылығындағы Олжабай батырдың қайраткерлігі.......................... 176-178

Сейткен Ә. Б.
Әлихан Бөкейхановтың  қазақ әйелі мәселесіндегі көзқарасы: әйел құқығы мен қоғамдағы 
орны.............................................................................................................................................. 179-182

Есімханов К. 

Алтын Орда тарихнамасындағы шыңғыстық идеологияның орнығуы..................................... 183-186

Жанатаев Д. К.

Традиционное седло как показатель апогея развития культуры казахского народа............... 187-189



Оразбаева К. Б.

Түркімен халқының үйлену тойындағы әдет–ғұрыптары.......................................................... 190-191

Жанболатова Ә. Ж.

Қазақ этногенезінің қалыптасу кезеңдері................................................................................... 192-195

Кабулбекова С. Б.

Қазақстандағы өзбектердің әдет ғұрыптарындағы кейбір ерекшеліктері................................ 196-198

Жасұланқызы Ш.

Ыбырай Алтынсариннің қазақ этнографиясындағы орны........................................................ 199-201

Сеитов Е. Қ.

Основные этапы этнополитической истории уйгуров............................................................... 202-204

Түменбай Ы. Н.

Алтын Орда дәуіріндегі ислам ықпалының кеңеюі.................................................................... 205-208

Егинбай А. Е.

Особенности проявления культурных связей домостроения в адаптационных процессах... 209-212

Құрманғожина Т. М.

Торғай өңірінің тарихи топонимикасы.......................................................................................... 213-218

Малдыбек А. Қ.
Оңтүстік Қазақстан қалаларындағы қатынас жолдарының транформациясы (ХІХ ғ. соңы-
ХХ ғ. басы)..................................................................................................................................... 219-223

МУЗЕЙТАНУ ЖӘНЕ МӘДЕНИ МҰРАНЫ ҚОРҒАУ

Тауман А. Н.
Ақтөбе облыстық тарихи-өлкетану музейі қорында сақталған теңіз-әскери флотының                 
қарулары........................................................................................................................................ 225-227

Оголихина М. Д.
Археологический туризм в России как средство сохранения историко-культурного 
наследия........................................................................................................................................ 228-229

Жұбатқанова Қ. Ж.
Ақтөбе облысы тарихи өлкетанулық музейлері қорындағы жергілікті қазақтардың 
материалдық мәдениет үлгілерінің сақталуы............................................................................. 230-235

Әбденов А. Ж.

Өлке мұраларын насихаттау жолдары........................................................................................ 236-237

Советхан Р.А.

Ықылас атындағы халық музыкалық аспаптар музейі............................................................... 238-242

Слямқанова Ұ. М., Испаева А. Н.

Сакралды Қоңыр Әулие үңгірі мәдени ландшафт ретінде........................................................ 243-246



Ғылыми басылым

Ақынжанов оқулары–2022: 
студенттер мен жас ғалымдардың 

халықаралық ғылыми конференция материалдары
 (Алматы қ., 20–22 сәуір 2022 ж.). 

Алматы: Ә.Х. Марғұлан ат. Археология институты, 2022.

Научное издание 

Ахинжановские чтения–2022: 
материалы международной научной конференции 

студентов и молодых ученых 
(г. Алматы, 20–22 апреля 2022 г.). 

Алматы: Институт археологии им. А.Х. Маргулана, 2022.

Компьютерлік беттеу және дизайн: А.А. Исмаилова
Компьютерная верстка и дизайн: А.А. Исмаилова

Түпнұсқа макет Ә.Х. Марғұлан атындағы Археология институтында дайындалды
050010, Алматы қаласы, Достық даңғылы, 44

Баспаға 08.04.2022 жылы қол қойылды. Пішім 84х108 1/16

Шартты б. т. 26,88. Arial гарнитурасы. Таралымы 100 дана.

Оригинал-макет подготовлен в Институте археологии имени А.Х. Маргулана
050010, г. Алматы, пр. Достык, 44

Подписано в печать 08.04.2022 г. Формат 84х108 1/16

Усл. п. л.26,88. Гарнитура Arial. Тираж 100 экз.

«Хикари» баспаханасында басылған
Отпечатано в типографии «Хикари»

hikari.kz24.online 


